## A

# KERESZTÉNYSÉG EREDETÉNEK TÖRTÉNETE

### FORDÍTOTTA

## DR KOSSACZKY ARNOLD



BALASSA-GYARMAT KIADJA A BALASSAGYARMATI KÖNYVNYOMDA RÉSZVÉNYTÁRSASÁG 1899

# AZ

# EVANGYÉLIOMOK ÉS A MÁSODIK

# KERESZTYÉN NEMZEDÉK

ÍRTA

## RENAN ERNŐ

A ERANCZIA AKADÉMIA TAGJA

#### **FORDÍTOTTA**

DR. KOSSACZKY ARNOLD

V. KÖTET

**BALASSA-GYARMAT** 

BALASSAGYARMATI KÖNYVNYOMDA RÉSZVÉNYTÁRSASÁG 1899

# BEVEZETÉS.

# E történet eredeti okmányainak kritikai vizsgálata.

Azt hittem eleinte, hogy a «keresztyénség eredetének» történetét egy kötetben befejezhetem, de az anyag, a mint munkámban előre haladtam, egyre növekedett s a jelen kötet az utolsó előtti leend.1 A lehetőség határai között mozgó kifejtését fogjuk abban megtalálni egy ténynek, mely legalább is oly fontos, mint Jézusnak személyes szereplése: azon módot értem, mely szerint a Jézusról szóló legenda megiratott. A keresztyénség eredetének történetében a legfőbb fejezetet — Jézusnak élete után — az evangyéliomok kiadása képezi. E kiadás anyagi körülményeit titokzatosság környezi s bár a legutóbbi években kételyek merültek fel, mégis bátran állítható, hogy az úgynevezett synopticus evangyéliomok kiadásának kérdése immár megérett. A keresztyénségnek viszonya a római császársághoz, az első eretnek tanok, Jézus közvetlen tanítványai közül az utolsóknak letűnése, az egyháznak és a synagógának fokozatos külön válása, az egyházi hierarchiának kifejlődése, a kezdetleges közösségi állapot helyébe a presbyteri intézménynek lépése, a püspökség legelső nyomai, Trajánusnak trónralépése s vele egy új arany korszaknak a megnyílta a polgári társadalom életében: ime ezek ama nagyfontosságu tények, melyek szemeink előtt elvonulni fognak. Hatodik és utolsó kötetünkben a keresztyénség történetéről fogunk szólni Hadrián és Antoninus uralkodása alatt, megismerkedünk abban a gnosticismus fellépésével, az ál János-féle iratokkal, az első apologistákkal, szt Pál pártjának a Marcion-féle túlzó tanokba szakadásával, az ős keresztyénségnek durva millenarismussá és montauismussá fajulásával, mindezeken átszűrődve a rohamosan izmosodó püspökséggel, a héberrel szakitó s mindinkább görögösödő keresztvénséggel, az összes rész-

<sup>\*</sup> A tudós szerzőtől e köteten kívül még két kötet jelent meg és pedig: «A keresztyén egyház» és «Markus Aurélius.» (A ford.)

leges egyházak közös akaratán kiépülni kezdő «catholicus egyházzal» és megalakulásával egy általánosan elismert hatalmi központnak, mely Rómában veti meg ágyát. Látni fogjuk miként válik el véglegesen a judaismus és a keresztyénség a Bar-Coziba-féle lázadástól kezdve és mint vet emésztő lángot a gyűlölet az anya és leánya között Ettől kezdve a keresztvénség már megalakultunk mondható. Hatalmi elve megszületett, a püspökség teljesen kiszorította helyéből a kezdetleges democratiát és a külömböző egvházak püspökei összeköttetésbe lépnek egymással. Az új Biblia teljes, a neve Új Testamentom. Jézus Krisztus istenségét elismerik — Syrian kívül is — az összes egyházak. A Fin még nem egyenlő az Atyával, O egy másod isten, a teremtésnek egy legfelsőbb vízire; de valóban: isten. Végül a bölcsőkorát élő vallás belső életét megszállott két három kiválóan veszedelmes betegség közül a gnosticismust, a montauismust, a docetismust, Marcion eretnek támadását a földre gyúrta le a hatalmi tekintély elve. A keresztvénség másfelől elterjedt mindenfelé; helyet szorított magának Galliában, behatolt Afrikába. Immár nyilván való; a történet Írók beszélnek róla, vannak ügyvédei, akik védik hivatalból, vádlói, akik a kritika fegyverével keltnek ellene harczra. Egyszóval, a keresztvénség megszületett és pedig véglegesen; gyermek és sokat fog izmosodni még, de minden szerve meg van már; él és ebből nem csinál titkot; nem embryo többé. A köldökzsinór, mely anyjához fűzte, — el van már metszve. Mit sem fog kapui tőle többé, saját erejéből fog élni.

E pillanatnál úgy 160 felé, fogjuk befejezni e művet Ami erre következend, az már a történeté és elbeszélése viszonylag könynyünek tűnhetik fel. Amit mi megvilágositaui akarunk, az az embryószakra tartozik s nagyrészt önmagából fejtendő ki és olykor kieszelésre szorul. Az anyagi bizonyosságot kedvelő szellemeknek nem nyújt gyönyört az efféle vizsgálat FI távoli időszakok kutatásánál ritkán vagyunk abban a helyzetben, hogy a dolgok lezajlását egész bizonyossággal mondhassuk el, hanem nem egyszer olyanban, mely elképzelni késztet külömböző módokat, amint azok megtörténhettek s ez is már igen sok. Ha van tudomány, mely bámulatos haladást mutat fel napjainkban, úgy ez az összehasonlító mythologia; már pedig ez a tudomány legkevésbbé sem állott abban, hogy arra tanítson meg: miként alakult meg minden mythos, hanem abban, hogy az alakulásnak külömböző cathegoriáit tárja fel előttünk, úgy hogy mi nem szólhatunk ekként: «Ez a fél-isten, ez az istennő feltétlenül a vihar, a villám, a hajnal stb., de szólhatunk ekként: «az atmosphera tüneményei és különösen azok, melyek a viharral, a nap keltével és nyugtával állanak összefüggésben, valának termékeny forrásai az istenekuek és a félisteneknek.» Aristotelesnek igaza volt, midőn azt mondotta: Nincs — csupán általánosságban létező tudomány.» A történet maga, a tulajdonképeni történet, a nyitott könyvet képező és okiratokon alapuló történet nincs-e szintén alávetve a szükségszerűségnek? Bizonyára a részletekben mit sem ismerünk tökéletesen, ami fő, ezek az általános vonások csupán, az eredményekként jelentkező döntő tények, amelyek igazak maradnának még ha az összes részletek tévesek lennének is.

E kötetnek legfontosabb tárgya tehát, mint mondottam, plansibilis módon szemlélhetővé tenni: miként alakult meg a három synopticusnak nevezett evangyéliom, melvek a negyedik evangyéliommal szemben, külön csoportot képeznek. Bizonyára számos pont marad megoldatlanul e finom vizsgálat során. El kell ismerni mindamellett, hogy a kérdés, mintegy húsz év óta, valódi haladást mutat fel. Mialatt a negyedik evangyélionmak, melyet a Jánosénak nevezünk, eredetét titokzatos homály takarja, a synopticus evangyéliomok kiadását érintő feltevések immár nagyfokú valószínűséget értek el. A valóságban háromféle evangyéliomokat különböztethetünk meg: 1. Az eredeti vagy első kézből való evangyéliomokat, melyek egészben a szóbeli hagyományon alapulnak s Írójuk által egy megelőző szöveg ismerete és követése nélkül írattak meg (szerintem két ilv evangyéliom volt: egy héber, vagyis inkább syr, ma már elveszett irat, de amelyből számos töredék maradt reánk görög vagy latin fordításokban Alex. Kelemen, Origines, Eusebius, Epiphanes, Szt Jeromos stb. kezéből; és egy görög. Sz. Márké); 2. Részben eredeti, részben másodkézből kikerült evangyéliomokat, megelőző szövegek és szóbeli hagyományok combinatiója révén szövötten, (ilyenek a hibásan Máté apostolról nevezett és a Lukács által megirt evangyéliom); 3. A másod vagy harmad kézből eredt evangyéliomokat, melyeknek forrását tisztán írott művek képezik anélkül, hogy szerzőjük a hagyományokból valamit is merített (ilyen volt: Marcion evangyélioma, ilyenek az úgynevezett apocryph és a canonicus evangyéliomokból egyeztetés révén kivont evangyéliomok). Az evangyéliomok különbözősége onnan ered, hogy a szövegekben feljegyzett hagyomány hosszú időn keresztül megmaradt szóbelinek. E különbözőség nem léteznék, ha Jézus élete mindjárt kezdettől fogva megiratott volna. Az eszme: önkényesen változtatni szövegeken, kevésbé feltűnő a keleten, mert ott a megelőző elbeszéléseknek szószerinti ismétlése, vagy ha úgy tetszik, a plagium elfogadott szabálya a historiographiának.<sup>1</sup> Azon pillanat, melyben valamely epikai vagy legendái hagyo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Így találjuk ezt az arab történetírók sorozatában Tabántól kezdve Khorene Mózesben, Firdusinál. A későbbi író teljesen magáévá tesz mindent és pedig annélkül, hogy a megelőző elbeszéléseken valamit is változtatna.

mányt írásba foglalni kezdenek, jelzi egyúttal azt az időt, amidőn az — egymástól eltérő ágakat hajtani megszűnik. A közzététel nem hogy felaprózó irányba hatna, de sőt a megjelenés perczétől kezdve bizonyos titkos irányzatnak engedelmeskedik, mely azt a tökéletleneknek talált kiadások következetes elnyomása révén az egységhez vezeti vissza. A II. század végén, midőn Ireneus mysticus okokat talált ki annak igazolására, hogy csupán négy evangyéliom létezett s ennél több nem is létezhetik, kevesebb evangyéliom volt, mint az I. század végén, midőn Lukáts e szavakkal vezette be elbeszélését: Epeidé per pallói epecheirésan. Már Lukáts korában is több kezdetleges kiadás tűnt el valószínűleg. A szó korszaka a változatok tömegét teremté meg; mihelyt egyszer az írás ösvénye megnyílt, e tömeges változások nem egyebek, mint kellemetlen akadály. Ha a Marcion-féle logika emelkedett volna érvényre, csupán egy evangyéliomunk lenne és a keresztyén öntudat őszinteségét igazolja legjobban épen az, hogy az apologetica igényei nem nyomták el az egymásnak ellentmondó szövegeket – azoknak egy szöveggé gyúrása által. Az igazat megválva, annyit tesz ez, hogy az egység utáni áramlatot leszorította egy ellenkező vágy: semmit sem veszejteni el egy oly hagyományból, melyet minden részeiben egyenlően értékesnek ítéltek. Oly czéltudatos terv, minőt gyakran Márcusnak tulajdonítanak, hogy t. i. megelőzően elfogadott szövegek kivonatoltassanak, a szóban levő kor szellemével sehogysem egyezik meg. Bővíteni látunk inkább minden szöveget ahhoz nem illő toldásokkal, mint ez Mátéval<sup>3</sup> történt, nemhogy kihagynának egyes részleteket, melyeket az isteni szellemtől át és áthatottaknak tartottak.

A jelen kötetben tárgyalt korszakra vonatkozólag a legfontosabb okiratok — az evangyéliomokon és más iratokon kívül, melyeknek kiadása itt megfejtést nyer, ama számos levelek, melyeket az apostoli őszutó termelt, levelek, melyeken majdnem mindig Pál leveleinek utánzata vehető észre. Amit e mű során elmondandók leszünk, mind az elégséges arra, hogy nézetünkkel ezekre az iratokra vonatkozólag ki-ki megismerkedjék. Egy szerencsés véletlen úgy akarta, hogy ez iratoknak legérdekesebbjét, Római Kelemen levelét illetőleg a legutóbbi időben fontos felvilágosítások birtokába jutottunk. — Ezt az értékes okiratot eddig csupán az Alexandrinusnak nevezett hires kéziratból ismertük, melyet 1628-ban Cyrillus Lucaris küldött I. Károlynak; már pedig a kéziratban tekintélyes hézagot találunk, a számos elkopott vagy olvashatlan részeket, melyeket feltevés utján kellett kiegészíteni, nem is említve. A Fanarban, Konstantinápoly-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iren. Adv. haer. III., XI. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luk. I. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. Sz. Jeromos: Praef. in evaag. ad Damasum.

ban felfedezett új kéziratban sértetlenül találták meg a művet¹ Egy syr kéziratban, mely boldogult Mohl úr könyvtárához tartozott és a melyet a cambrigei egyetem szerzett meg, szintén megvan syr fordítása e műnek. — A szöveg közzétételével Bensly úr bízatott meg. A Lightfoot úr² által eszközölt összehasonlítás a legfontosabb eredményekkel járt a kritikára nézve.

Ama főkérdés: vájjon római Kelemen levelét csakugyan e szent ember irta-e, csupán közepes fontosságú, mert a kérdéses irat a római egyház gyűjteményes műveként jelentkezik és mert következéskép a feladat annak felderítésére szorítkozik, ki vezette a tollat ily körülmények között? Nem úgy van ez a sz. Ignácz-féle levelekkel. A gyűjteményt formáló levelek vagy eredetiek, vagy hamisitvák. Az utóbbi esetben legalább is hatvan évvel későbbiek Ignatius halálánál és e hatvan év alatt oly nagy fontosságú változások állottak elő, hogy a mondott darabok okirati értéke ennek folytán teljesen megváltozott. Lehetetlen tehát tárgyalni a keresztyénség eredetének kérdését annélkül, hogy e tekintetben határozott nézetet ne vallanánk.

A sz. Ignácz leveleinek kérdése a János-féle iratok után, a kezdetleges keresztvén irodalom termékeire vonatkozó kérdések között a legnehezebb. E levelek egyikéből vett — legmeglepőbb vonásoknak néhányat ismerték és idézték a II. század vége óta.<sup>3</sup> Egyébbiránt itt oly ember tanúbizonysága előtt állunk, akinek nyilatkozata egy egyháztörténeti kérdésben bámulatot kelt, samosati Lucianust értem. Az erkölcsöknek ama szellemes főstésében, melyet e pompás iró Peregrinus halála czimű művében élőnkbe tár, majdnem kézzelfogható utalásokra bukkanunk a fogoly Ignácz diadalmas utazására és az egyházakhoz intézett \* körlevelekre vonatkozólag. Mindaz, amit ott találunk, a kérdéses levelek eredetisége felé billenti a mérleget Viszont: iratoknak becsusztatása olyannyira otthonos dolog volt ebben az időben a keresztyén világban, hogy mindig óvatosan kell eljárnunk. Miután igazolást nyert az, hogy nem igen aggályoskodtak abban, hogy leveleket és egyéb iratokat tulajdonítsanak Péternek, Pálnak, Jánosnak, nem emelhető pracjudicialis ellenvetés oly föltevés ellen sem, mely nagy tekintélyű férfiaknak, mint Ignatius és Polycárpus, írott termékeket írnak tolluk rovására. E kérdésben egyedül

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Toii en hagiois patros hémon Klémentos, episkopoú Rórnés, hai düo pros Korinthióus episto/ai, eh cherographau lés en Phanarió Könstantinoupoléos bibliothékifs toú panagiou Táphou, nün proton ekdidonienai pléreis hypo Philotheoú Pryenniou, metropolitan Serrón. Konstantinápoly 1875. .Journal des Savants 1877. január.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. Clement of Rome. An Appendix. Londres 1877.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Iren. V. XXVIII. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. lent.

a termékek vizsgálata révén nyilváníthatunk véleményt. Már pedig tagadhatlan, hogy a sz. Ignácz-féle levelek olvasása súlyos gyanúokokat kelt, s ellenvetéseket vet fel, melyekre kimerítően felelni még nem sikerült.

Oly egyéniségnél, minő Pál, kitől nehány — mindenki által eredetinek feltétlenül elismert terméket bírunk és akinek biographiáját elég jól ismerjük, a kétes levelek fölötti vitának van alapja. Kiindulunk a kétségbe nem vont szövegekből és az élettörténetnek pontosan megalapított keretéből, összehasonlítjuk ezekkel a kétes leveleket; megvizsgáljuk: egyeznek-e azok az általánosan elismert adatokkal és bizonyos esetekben, mint a Titus és Timotheus-féle leveleknél — egészen kielégítő eredményekhez jutunk. Iguácz életéről és egyéniségéről azonban mit sem tudunk, a neki tulajdonított iratok között egyetlen oldal sincs olyan, mely ne lenne vitás. Nem rendeltehát semmi solid criteriummal, hogy elmondhatnék: «Ez és ez tőle van, amaz nincs.» A kérdést még bonyolultabbá teszi az, hogy a szöveg fölötte ingadozó. Egy azon levélnek görög, latin, syr, amién kéziratai mindannyian lényegesen elütnek egymástól. Úgy látszik, hogy e levelek — több századon keresztül — különös kisértő ingert gyakoroltak a hamisítókra és az interpolátiót végezőkre. Csapdákkal, nehézségekkel találkozunk lépten-nyomon azokban.

A másodrendű kiadásokat, valamint nehány szembeszökően hamis munkákat nem említve, két egyenlőtlen terjedelmű gyűjteményét bírjuk az Ignácz-féle leveleknek. Az egyik hét levelet tartalmaz az ephesus-, a magnesia-, a tralles-, a roma-, a Philadelphia-, a smyrnabeli gyülekezetekhez, Polycárphoz czimzetten. A második tizenhárom levélből áll és pedig ott van: 1. a hét előző levél jelentékenyen kibővítve; 2. Ignácznak négy új levele, melyeket a trallesi, a philippi, az antiochiai hívekhez, Hérohoz intézett; 3. végre Kastabalai Maria levele Ignáczhoz s ennek válasza. E két gyűjtemény között egyáltalán nincs helye a habozásnak. A kritika — Usseriustól kezdve

— majdnem egyőntetüleg a hét leveles gyűjteményt helyezi a tizenhármas felé. Semmi kétség, hogy az utóbbiban a fölös levelek: apocryphek. Ami a mindkét gyűjteményben közösen meglevő leveleket illeti, az igazi szöveg bizonyára az első gyűjteményben keresendő. A második gyűjteményben előforduló szövegeknél számos sajátos rész nyilvános interpolátióra vall; ami nem akadály arra nézve, hogy a szöveg megalapításával a második gyűjtemény valódi kritikai értékkel ne bírjon, mert úgy látszik, az interpoláló előtt egy kitűnő kézirat feküdt és a melyet gyakran elébe kell helyeznünk a meglevő — nem interpolált — kéziratok szövegének.

A hét leveles gyűjtemény mentes-e vájjon legalább a gyanútól? Ehhez sok szó fér. A kétely első szavát a XVII. század franczia

kritikai nagy iskola eitette ki. Saumaise. Blondel súlvos ellenvetéseket emeltek a hétleveles gyűjtemény bizonyos részei ellen. — Daillé<sup>1</sup> 1666-ban egy nevezetes értekezést tett közzé, melyben azt egészen elvetette. Pearson, chesteri püspök élénk replicája ellenére és Cotelier érvelése daczára a legtöbb független elme, Larroque, Basnage, Oudin Kázmér, mindnyájan Daillé mellé sorakoztak. A német iskola, mely oly tudós modorban alkalmazta a kritikát a keresztyénség eredetének történetére, napjainkban szintén e nyomokon haladt, e nyomok közel százévesek. Neander és Gieseler a kétely terén állapodtak meg; Baur Keresztély a határozott tagadás mezejére lépett; a levelek közül egy sem nyert kegyelmet előtte. E nagy kritikus az igazat megvallva, nem elégedett meg a tagadással; magyarázott Szerinte a hét Ignácz-féle levél a II. század hamisítványa, megírva Rómában azon czélból, hogy a püspökség naponként növekedő hatalma részére kellő alap teremtessék. Schwegler, Hilgenfeld, Vaucher, Volkmár és legúiabban Scholten, Pfleiderer urak ugyan e tételt fogadták el, némi csekély árnyalattal. Több neves theologus azonban, mint Uhlhorn, Hefele, Dressel, kitartó hévvel buzgólkodnak amellett, hogy a hét leveles gyűjteményben eredeti részeket kutassanak fel, vagy legalább, hogy az egészet védjék. Egy fontos fölfedezés — 1840-felé — nehány pillanatra az egyházi felfogás szerint látszott eldönteni a kérdést és szolgáltatni eszközt kezébe azoknak, akik ebben az általában helvtelenül ékezett szövegekben az eredeti és az interpolált részek külön választásának nehéz munkáját kísérelték meg.

A britt museumnak a nitrai kolostorokból hozott kincsei között Cureton úr három syr kéziratot talált, s mindaháromban az Ignáczféle levelekből, a hét görög gyűjteménynél jóval rövidebbre vont gyűjteményt. A Cureton úr által talált gyűjtemény csupán három levelet tartalmaz, az ephesusit, a rómait és a Polycárp-levelet, s a három levél rövidebb, mint a görög gyűjtemény megfelelő három levele. Csak természetes, ha azt hitték, hogy a valódi Ignaczius, a minden iuterpolatiónál régibb szöveg fekszik előttük. Az Ireneus, Origines általt Ignácz szavaiként leirt idézeteket megtalálták a syr kiadásban. Kimutatni vélték, hogy a gyanús részek nincsenek meg abban. Bunsen, Ritschl, Weiss, Lypsius, rendkívüli hévvel léptek a küzd téré e tétel mellett; Ewald úr már a parancs hangján szól; de e felfogás ellen nyomós ellenvetéseket emeltek. Baur, Wordsworth, Hefele, Uhlhorn, Merx fogtak egymással kezet annak beigazolására, hogy a kis syr gyűjtemény nemhogy a kezdetleges szöveg lenne, hanem kivonatolt, kimustrált szöveg. Nem mutatták ki ugyan eléggé:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. Dallaeus: De scriptis qune sub Dionysii Areopagitae et Ignatii Aotiocbeni nominibus circumferunlur.

mily czélzat vezette a kivonatozó tollát e munkában. De végig, apróra szedve a syreknek összes lehető ismereteit a kérdésben forgó levelek felől, azon eredményhez jutottak, hogy a syreknek nemcsak nem volt a görögökénél eredetibb Ignacziusuk, hanem az általok ismert gyűjtemény is épen a tizenhárom leveles gyűjtemény vala, s a Cureton által felfedezett kivonatozó is abból dolgozott. Petermann a kérdésben forgó levelek armén fordítását ismertetve — nagyot lendített ez eredmény megalapításán. Az armén fordítás eredetije a syr. Már pedig abban a tizenhárom levelet találjuk leggyöngébb részeikkel együtt Ma már a syr kiadásban, ami az antiochiai püspöknek tulajdonított iratokat illeti, majdnem egyértelmüleg egy külön változatnál egyebet nem látnak.

Ezek szerint tehát a hét leveles gyűjtemény fölött, mely vitára egyedül érdemes, három vélemény honol a kritikusok között. Egyesek szemében az egész mű apocryph. Mások előtt abban minden vagy majdnem minden eredeti. Néhányat! külömbséget igyekeznek vonni eredeti és apocryph részek között. A második nézet szerintünk tarthattam Anélkül, hogy állitanók, miként az antiochiai püspök levelezésében minden apocryph, kétségbeesett kísérletnek szabad kijelentenünk azt az állítást, hogy abban minden tiszta arany.

Valóban, ha kivesszük a római levelet, melyen rendkívüli erély, komor hevület és az eredetiségnek sajátos jellege ömlik végig, a többi hat levél, két vagy három részen kívül hideg, hévtelen, kétségbeejtőleg egyhangú. Amaz élettől duzzadó sajátszerűségeknek, melyek oly megkapó jelleggel ruházzák fel a Pál-féle, sőt a Jakab-féle és a római Kelemen-féle leveleket, semmi nyoma. Üres, száraz intelmek, minden bensőbb viszonyzat nélkül azokkal, akikhez intézvék, mindig egy azon rögeszmének — a püspöki hatalom növelésének, az egyházszervezetnek a hierarchián leendő felépítésének szolgálatában.

Ama fontos fejlődés, mely az *ekklésia* vagy a *syaagógé* együttleges hatalmát a *presbyteroi* vagy' az *episkopoi* (eredetileg synonym fogalmak) kormányzatával helyettesítette és amely a *presbyteroi* vagy az *episkopoi* közül egyet tolt az előtérbe, hogy kiválóan *episkopos-sá* vagyis a többiek felügyelőjévé váljék, bizonynyára már jó korán elkezdődött. De nem hihető, hogy 110 vagy 115 körül a mozgalom már annyira előre haladott volna, minőnek azt az Ignácz-féle levelek föstik. E különös iratok szerzője előtt a püspök az egész egyház; mindenben követni, mindenben tanácsadóul hívni kell őt: a hitközség ő benne összpontosul. Ő: maga a Krisztus:8 «Ahol a püspök,

 $<sup>^{1}</sup>$  Zahn úr siker nélkül elevenítette fel újra e nézetet.  $\mathit{Ignatius}$  von Antiochien, Gotha 1873.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ad Eph. 6.

ott az egyház, mint ahol a Jézus Krisztus, ott az egyetemes egyház.» A külömböző egyházi rendek osztályozása szintén ily szabatos. A papok és a diakonok olyanok a püspök kezei között, mint a lyrának a húrjai, tökéletes harmoniájok teremti meg az egyházban a rendet s az összhangot. A külön egyházak fölött áll az egyetemes egyház, *Hé katholiké ekklésia\** Mindez igen jól illik a II. század végére, de nem a század első éveire. A mi régi franczia kritikusainknak e tekintetbeni visszautasító magatartása teljesen igazolt s alapját azon jogos érzet képezte, melyszerint a keresztyén dogmák fokozatos fejlődésnek vetvék alá.

Az eretnek tanok, melyek ellen az Ignácz-féle levelek Írója oly dühhel kell ki, a Traján koránál szintén későbbiek. Mindnyája a docetismushoz vagy a Valentin-féle gnosticismushoz fűződnek. Nem fektetünk erre nagy súlyt, mert a pasztoralis<sup>4</sup> és a János-féle levelek szintén hasonló tévedések ellen küzdenek; már pedig mi ez iratokat a II. század első fele termékeinek tartjuk. Mindamellett egy oly orthodoxiának eszméje, melyen kívül minden: tévedés, oly kifejlett alakban lép elénk a kérdéses iratokban, hogy ez már inkább Ireneus idejéhez, mint a keresztyénség kezdetleges szakához áll közelebb.

Az apocryph iratoknak főismérve, hogy bizonyos irányzatot negélyeztek; a czél, melyet a hamisító azok megírásával maga elé tűz, mindig nyíltan előtérbe lép. E vonás nagy mértékben ismerhető fel a sz. Ignáczról nevezett levelekben — a rómaiakhoz írt levelet mindenkor kivéve. A szerző döntő fegyverrel kíván lecsapni a püspöki hierarchia érdekében; korának eretnekeit és szakadárait egy ellenmondást nem tűrő tekintély igája alá akarja hajtani. Már pedig hol lehetne előkelőbb tekintélyt találni tekintélyénél e tisztes püspöknek, akinek hősi halálát az egész világ ismerte! Mi lehetne magasztossabb a vértanú tanácsainál, melyeket az amphiteatrum porondjára vezető útja előtt alig nehány nappal vágj nehány héttel osztogatott? Maga Pál is a Titus és a Timotheus-féle ál levelekben úgy van oda állítva, mint elaggott, halálát váró ember.<sup>5</sup> A vértanú utolsó akaratának szentnek kell lennie és ezúttal az apocryph műnek odaítélése annál könnyebben történhetett meg, mert sz. Ignáczról tényleg azt tartották, hogy utolsó útja alatt különféle leveleket írt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ad Sniyrti. 8. §.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ad Eph. 4. §., 1. még Ad Trail. 3. §. 7 r.; Ad Eph. 2. §. 5; Ad Maga. 3. §., 6. 7; Ad Polyc. 4. §. 6 stb.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ad Saivra. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pfleiderer úr (Dér Paulinismus, Leipzig 1873. p. 482 s k.) alaposan kimutatta az Ignácz-féle levelek viszonyát a Pál-féle pastoralis levelekhez — főleg a kárhoztatott tévelyek kérdésében.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> II. Tim. IV. 6, 8.

Adiuk hozzá ezekhez az ellenvetésekhez az anvagi valószínűtlenségeket. Az egyházakhoz intézett köszöntések és ama viszonyok, melyeket azok a levelek írója és az egyházak között feltételeznek, nem magyarázhatók ki eléggé. A ténybeli vonások kissé ferdék és kuszáltak, mint azt Pálnak Titushoz és Timotheusnak irt hamis leveleinél tapasztaltuk. A negyedik evangyéliomnak és a János-féle leveleknek bő használata és ama negélyes hang, melyen az író Pálnak az ephesusbeliekhez irt kétes leveléről beszél, szintén gyanút keltenek. Ellenben igen sajátszerű, hogy midőn az iró az ephesusi egyházat fellelkesiteni akaija, ez egyháznak viszonyát hangoztatja Pálhoz és egy szóval sem emlékezik meg Jánosnak tartózkodásáról Ephesusban; ő, akiről azt tartották, hogy oly benső viszonyban állott Polycárphoz, Jánosnak tanítványához.<sup>2</sup> Végül el kell ismerni azt is, hogy e levelezést nem igen idézték az Atyák és hogy a becsülés, melylyel azt a keresztyén írók a IV. századig körülvették, nincs arányban azzal, melyet megérdemelt volna, ha eredeti. Vegyük ki azonban mindig a rómaiakhoz írt levelet, mely — szerintünk az apocryph gyűjteményhez nem tartozik; a többi hat levelet nem igen olvasták; Chrysostomos János és az antiochiai egyházi írók mintha nem is ismernék.3 Sajátszerü! Még a sz. Ignácz vértanúságát tartalmazó és eredetieknek nagyon is elismert acták írója is azon actáké, melyeket Ruinart tett közzé Colbert egy kézirata után, csak felületesen ismeri.<sup>4</sup> Ugyanígy vagyunk a Dressel által közzétett acták írójával is.<sup>5</sup>

Vájjon a rómaiakhoz irt levelet szintén azon kárhoztató Ítélet alá kell-e vonnunk, melyet a többi Ignácz-féle levél megérdemel? A levélből egy részt alább olvashatunk meg.<sup>s</sup> Ez — tényleg — sajátságos darab és az antiochiai püspök többi leveleiben közösen előforduló helyektől elüt. A vértanú irta-e egészen a római levelet? Ebben kételkedhetünk, de úgy látszik, hogy eredeti alap képezi magvát Itt-ott ismerhető fel benne csupán az, a mit Zahn úr az Ignácz-féle többi levelezésnek fölötte nagylelkűleg megad, egy hatalmas jellemnek és egy erőteljes egyéniségnek a kinyomata. A római levél irálya bizar, talányos, mialatt a többi levélé egyszerű és nagyon közönséges. A római levélben nem találunk egyetlen helyet sem olyat, melynél az egyházi fegyelem terén a hamisító czélzata felismerhető lenne. Az erőteljes kifejezések fölött, melyeket abban Jézus Krisztus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ad Eph. 12. §.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Scholten De Apoztel Joh. in Klein-Azii! p. 25—27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. Zahn op. cit. p. 34, 35. 62, 67.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. Zahn, p. 54, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Patrum apoztolicorum opera p. 368 és köv.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. alább.

istensége és az eucharistia felől találunk, nem kell igen csodálkoznunk. Ignácz a Pál iskolájához tartozott, a hol a transcendentalis theologiának formulái jóval öntudatosabb alakot öltöttek, mint a zsidó-keresztyén szigorú iskolában. Ép oly kevéssé lephetnek meg ama számos idézetek és utánzatok Pálból, melyeket Ignácz e levelében találunk. Kétségtelen, hogy Pálnak elsőrangú és eredeti leveleit rendesen olvasta Ignácz. Még inkább mondható ez sz. Máténak egy idézetéről (6. t;.), mely több régi iratból külömben hiányzik és egy határozatlan utalásról a synoptikusok geneologiáira (7. §). Ignácznak kétségkívül megvoltak Jézusnak Lechthenta és prachthentái azon alakban, amint azokat az ő korában olvasták és a lényeges pontokra nézve ezek az elbeszélések keveset külömböztek azoktól, melyek reánk maradtak. Bizonyára súlyosabb ellenvetés emelhető azon kifejezések révén, melyeket a levél Írója a IV. evangyéliomból kölcsönözni látszik.<sup>1</sup> Nem bizonyos, hogy ez az evangyéliom 115 körül már létezett. Oly kifejezések azonban, mint ho archón aiónos toútou, képek, mint hydór Zón mysticus kifejezései lehettek bizonyos iskoláknak a II. század első negyedétől kezdve és mielőtt azokat a negvedik evangvéliom szentesítette volna.

E benső okok nem állanak egymagokban arra nézve, hogy a római levélnek külön állást juttassunk az Ignácz-féle levelekben. A 4. paragraphusban Ignácz kinyilatkoztatja a rómabelieknek, hogy úgy állítja oda őket az egyházaknak, mintha őt a vértanuság koronájától megfosztani akarnák. Ilyesmit az egyházakhoz irt levelekben nem találunk. Súlyosabb ennél az, hogy a római levél a többi levelekkel nem egyazon csatornán érkezett el hozzánk. A gyanús leveleket tartalmazó gyűjteményben nincs meg.<sup>2</sup> A levélnek viszonylag eredeti szövege sz. Ignácz vértanúnak c o 1 b e r t i actáiban maradt reánk. Innen vették át és igtatták a tizenhármas gyűjteménybe. De minden arra mutat, hogy az Ephesus, a Magnesia — a Tralles — a Philadelphia — a Smyrna, a Polycarp-féle gyűjteményben a római levél nem volt meg eleinte, hogy e hat levél képezett önmagában egy gyűjteményt és pedig – egy szerző tollából kikerültén, mint egységes egész és hogy az Ignácz-féle levelezések két sorozatának, egy apocryphnek (hat levél) és egy, úgy lehet, eredetinek (egyetlen egy levél) egybefűzése csupán később történt. Figyelemre méltó, hogy a tizenhármas gyűjteményben a római levél az utolsó,3 bár fontossága és hire után az első helyet nyerhette volna el. Végül, az összes egy-

<sup>1</sup> L. §. főleg a végén a hydór de Zón-tól kezdve.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Üressel p. XXXI., I,XI., L.XII. A fanari kéziratban, melyből Philotéi Bryennis metropolita a Kelemen-féle leveleket vette, szintén megvan az Ignácz-féle tizenhárom leveles, vagyis az interpolált gyűjtemény.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zahn p. 85, 94.

házi hagyományban, a római levélnek külön szerep jut. Mialatt a többi hat levelet alig-alig idézik, a római levélre Ireneustól kezdve, rend-kívüli tisztelettel hivatkoznak; az erőtől duzzadó vonások, melyek-kel az a Jézus iránti szeretetet és a vértanúság utáni lángoló vágyat kifejezi, némileg a keresztyén öntudatnak a részei és mindenki ismerte azokat. Pearson és utána Zahn¹ még egy sajátos tényre mutatnak reá, t. i. arra az utánzásra, melyet egy smyrnai által 155-ben² Polycárp vértanúságáról megírt elbeszélés 3 paragraphnsában találunk, s amely Ignácznak a rómaiakhoz irt leveléből vett egy részre vall. Nyíltan látjuk, hogy az acták írója, ez a smyrnai, jól az emlékezetébe véste a római levélnek nehány legszembeszökőbb részét, főleg az ötödik paragraphust.³

A rómaiakhoz irt levélnek tehát különleges helyet biztosit az Ignácz-féle irodalmi termékek között minden. Zahn úr elismerte e különleges helyzetet; munkájának több helyén<sup>4</sup> igen helyesen utal arra, hogy e levél sohasem képezett teljesen egy testet a többi hat levéllel; de a következményt már nem vonta le e tényből. Az a törekvése, hogy a két leveles gyűjteményt eredetinek találja, helytelen tételbe sodorta őt, abba, hogy a hét leveles gyűjteményt egészben vagy elvetni, vagy elfogadni kell. Ez annyi, mint más értelemben, felújítása Baur, Hilgenfeld, Volkmár tévedésének és egyenes lealacsonyitása a kezdetleges keresztyén irodalom egyik gyöngyének, amidőn azt gyakran közepes iratokkal veszi egy kalap alá, amit határozottan el kell ítélnünk.

A legvalószínűbbnek látszik tehát, hogy az Ignácz-féle termékek között az eredeti csupán a római levél. De e levél is változásokon ment keresztül. Az ott olvasható hosszadalmasságok, ismétlések, úgy lehet, egy interpoláló által ütött sebek az őskeresztyénség e szép emlékén. Ha a Colbert-féle acta által megőrzött szöveget a tizenhárom leveles gyűjteménnyel, a latin és a syr fordításokkal, Eusebius idézeteivel összehasonlítjuk, fölötte figyelemre méltó különbségekre találunk. Úgy látszik, mintha a Colbert-fél acta írója, midőn e gyönyörű darabot elbeszélésének keretébe fölvette, nem igen riadt vissza annak átdolgozásától sok helyen. A levelek aláírásánál p. o. Ignácz e jelzővel él: *Theophoros*. Már pedig sem Irenéus sem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Id. ni. p. 517.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ez évre teszi Waddington úr Polycárp halálát. I., alább.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ez okoskodást gyöngíti az, hogy ugyancsak az JcZo-ban (22. §.) egy phrasist találunk, mely nagyon emlékeztet az ephesusi állítólagos Ignácz-féle levél egy másik helyére (12. §.) (hely, melynek eredetiségét igen nehéz elhinni). Úgy hisszük, hogy a hamisítónak e helye jutott emlékezetébe a Polycarp-féle Acta megírásánál.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> P. 54, 95, 96, 116, 166, 492.

Origines, sem Eusebius, sem szt. Jeromos nem ismerték ezt a jellemző melléknevet, a vértanú actáiban tűnik fel az első ízben, ahol az epitheton a Traján-féle üldözés irataiban nagy szerepet játszik. Annak Ignáczra leendő alkalmazása a költött levelek egyes részeiből, minő az ad Eph. 9. §., vehette eredetét Az acta Írója, midőn a fordításban e névre bukkant, azt elfogadta s azon levélnél alkalmazta, melyet e czimmel szerepeltet elbeszélésében: *Ignatios hó kai Theophoros*. Azt hiszem, hogy az első hat apocryph-leveles kiadásban e szavak *hó kai Theophoros* nem fordultak elő a czimben. Polycárpnak a philippibeliekhez irt levelében a p o s t-scr i p t u m, ahol Ignáczról említés tétetik s a melyet a hat levéllel egy azon kéz irt meg, — mint azt később látni fogjuk, az epithetont nem ismeri.

Jogunkban áll-e határozottan tagadásba venni azt, hogy a gyanús hat levélben nincs egyetlen rész sem, mely Ignácz eredeti leveleiből lenne átvéve? Bizonnyal nem; mindamellett, midőn a hat levél írója, mint látjuk, a római levelet nem ismeri, nem igen valószínű, hogy a vértanúnak más eredeti leveleivel ne bírt legyen. Az ephesusi levél egyetlen egy része, a 19. Jj. úgy látszik, mintha a gyanús levelek homályos és határozatlan alapjellegétől teljesen elütne. A *tria mysteria Kraugés* nagyon is ama homályos sajátszerű titokzatos irály terméke, melyet a negyedik evangyéliomra emlékeztetőén a római levélben észleltünk. E részt, ép úgy, mint a római levél pompás részeit, sűrűn idézték.¹ Csakhogy ez fölöttébb külön álló tény, hogysem arra valami nagy súlyt fektethetnénk.

A sz. Ignácznak tulajdonított levelek kérdésével szorosan összefügg a Polycárptól számlázottnak mondott levél kérdése. Polycárp, vagy az, aki a levelet írta, két külömböző helven (9. és 13. §.) említi ismételve névszerint Ignáczot. Egy harmadik helyen (1. §.) mintha szintén ő róla lenne szó. Azt olvassuk az egyik helyen (13. §. és az utolsó:) «Azt írtátok nekem, ti és Ignácz, hogy ha valaki innen Syriába kél útra, hozza el magával a ti leveleiteket. Kedvező alkalomadtán, akár saját magam, akár egy külön küldött által, mindenesetre le fogom venni vállaimról e gondot Ami az Ignácz által hozzánk irt és egyébb kezeink közt létező leveleket illeti, azokat ime itt küldjük e levél kapcsán — kivánságtok szerint Nagy hasznotokra leendenek azok; mert minden soruk hitet, türelmet, épülést lehel a Mi Urunkban.» A régi latin kiadás hozzáteszi: «Küldjétek nekem el mindent, amit Ignáczról és azokról, akik vele vannak, tudtok.» E sorok szembeszökőleg egyeznek meg Ignácznak Polycárphoz irt leveleivel (8. §.), ahol Ignácz az utóbbit arra kéri: menesztessen futárokat több külömböző vidékre. Mindez gyanús. Minthogy Polycárp

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dressel, p. 136. jegyz.

levele a 12 \&-al tényleg befejeződik, ha e levelet eredetinek ismerjük el, majdnem szükségszerűleg annak feltevésére indíttatunk, hogy a Polycárp leveléhez egy post-scriptumot maga az Ignácz-féle hat apocryph levél írója csatolt. A po s t-s cr i p t u m a Polycárpf é 1 e levél egyetlen görög kéziratában sem fordult elő. Azt Eusebius egy idézetéből és a latin kiadásból ismerték csupán. Polycárp levele és a hat Ignácz-féle levél ugyanazon tévelygések ellen küzdenek; eszmemenetők egy és ugyanaz. Számos kézirat az Ignácz-féle gyűjteményhez csatolja Polycárp levelét az elő-, vagy a végszóban.<sup>2</sup> Úgylátszik tehát, hogy vagy egyazon hamisító irta a Polycárp levelét és az Ignácz-féle leveleket vagy pedig az Ignácz-féle levelek írója kitűzött czélja érdekében támpontot keresett a Polycárp levelében és ahhoz egy post-scriptumot csatolva, tiszteletreméltó jelleggel kívánta fölruházni müvét E csatolás igen jól megegyezik Ignácznak említésével, melyet Polycárp levelének közepén találunk (9. §.) Még inkább egyeznék az össze legalább látszatra, e levél első paragraphusával, ahol Polycárp megdicséri a Philippibelieket, hogy a bilincsekre vert hitvallókat, akik nálok átutazóban voltak, úgy fogadták, a mint illett.3 '

Az ilyformán meghamisított Polycárp leveléből és Ignáczius hat leveléből egy kicsi ál Ignácz-féle Corpus alakult, irályra és színezetre teljesen homogén, valódi védőbeszéd az orthodoxia és a püspökség mellett. E gyűjtemény mellett forgott kézen Ignácznak a rómaiakhoz irt többé kevésbbé eredeti levele. Egy jel arra mutat, hogy a hamisító ismerte ezt az iratot; úgylátszik azomban, hogy a gyűjteményhez fűzni, melynek berendezését felforgatta s nem — eredeti voltát kitüntette, nem találta alkalmasnak.

Ireueus, 180 körül, csupán a római levélnek erélytől duzzadó soraiból ismerte Ignáczot: «A Krisztusnak gabonája vagyok stb.» A levelet bizonyosan olvasta, habár az, amit mond, egy szóbeli hagyomány révén is eléggé megfejthető. Ireneusnál minden valószínűség szerint nem volt meg a hat leveles gyűjtemény és mesterének, Poly-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A 13. §. csakugyan nem függ össze jól a levél egészével. A 9. §-ban előforduló s Ignáczra alkalmazott epitheton. *makarios*, Ignáczot halottnak tételezi fel, mialatt a 13. §., főleg a latin kiadás, Ignáczot még életben levőnek tartja.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zahn p. 91, 92. Efféle hozzáfűzés mindamellett nem lehet nagyon régi és mint mondottuk, a post-scriptum nincs meg a Polycárp-levelek másolatainak sorozatában.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Egyáltalán nem bizonyos, hogy e helyütt az iró Ignáczra gondolt. Hitvallókról a többesben beszél, mialatt ugylátszik, Ignácznak nem volt a börtönben és a vértanuságban társa. Azon mód, melylyel a 9. §. Ignácz nevére visszatér, kizárja azt a gondolatot, mintha már az 1 §-ban ő róla lenne szó.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H. ö. Rom. 10. §. és Eph. 2. §., a hol Crocusról tétetik említés.

cárpnak a philippibeliekhez írt valódi vagy becsúsztatott levelét is e post-scriptum nélkül *Ergapsate* moi . . . olvasta: Origines elfogadta a római levelet és az apocryph leveleket Az elsőt az Énekek Éneke felől irt commentárjának előszavában idézi, az ephesusi állítólagos levelet pedig sz. Lukácsról irt VI. homeliájában¹ Eusebius az Ignácz-gyűjteményt oly alakban ismerte, amint az reánk maradt, vagyis hét leveles formájában. A vértanú Actában nem idézi, nem tesz külömbséget a római és a többi hat levél között; Polycárp levelét a postscriptummal olvasta.

Sajátságos sors jelölte ki Ignácz nevét az apocryph iratok megírásánál. A IV. század második felében, 375 körül, egy új gyűjteménye keletkezett az Ignácz-féle leveleknek: ez a tizenhárom leveles gyűjtemény, melynek magvát a hét leveles gyűjtemény képezte. Minthogy a hét levélben számos homályos hely fordul elő, az új hamisító még interpolálónak is csapott föl. A magyarázó glossák egész sorával látta el azt és terhelte meg hiábavalólag. Hat új levelet gyártott és azokat, minden boszantó valószínűtlenségeik mellett is, általában elfogadták. A további átdolgozások csupán e két előző gyűjtemény kivonatolásai. A syrek, különösen, egy három levélből álló kivonatos kis kiadással elégedtek meg, melynél a kivonatoló nem tett külömbséget eredeti és apocryph szöveg között. Nehány, a megvitatásra méltatlan munka később kibővítve tette közzé az Ignácz-féle munkákat. Csakis latinul maradtak reánk.

A sz. Ignácz vértanúról szóló Acta szintén ily különféleségeket mutatnak, mint levelei. Nyolcz-kilencz kiadását ismeijük. — Nagy fontosságot nem kell tulajdonítanunk ez elbeszéléseknek; egyikök sem eredeti, valamennyi Eusebius utáni időből került ki Eusebius adatai nyomán; adatok nyomán, melyek kizárólag a levelek kiadásán és főleg a római levelen alapulnak. Az Acta legrégibb kiadása nem megy a IV. század végénél hátrább. Azokat össze sem lehet hasonlítani a Polycárp vértanú és a lyoni vértanuk Actáival, e valóban eredeti és a tárgyalt tényekkel egykorú iratokkal. Csak úgy hemzsegnek a lehetetlenségektől a történeti tévedésektől, a római császárság Traján korabeli helyzetének megvetésétől.

A jelen kötetben épúgy, mint a megelőző kötetekben a közép utat igyekeztük betartani azon kritika, mely minden eszközt felhasznál, csakhogy a már régóta hitelöket vesztett szövegek mellett törjön lándzsát és a túlzó skepticismus között, mely egészben és a priori visszavett mindent, a mit a keresztyénség bölcső koráról elbeszél. Ugyancsak e közbenső rendszerre fogunk találni a keresztyén Kelemenek és Flaviusok kérdésénél. A Kelemeneknek csak előnyére

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> III. k. 30 D. és 938 A. Kiad. La'Rue.

szolgál, hogy az úgynevezett tübingai iskolának föltevései a leghelytelenebben sugalmazvák. Ennek az olykor külömben termékeny iskolának hibája abban nyilvánul, hogy a hagyományos, gyakran igaz, törékeny anyagra épült rendszereket visszaveti s helyűkbe egy még gyöngébb tekintélyekre támaszkodó rendszereket állít. — Nem igényelte-e magának az Ignácz kérdésben azt, hogy a II. század hagyományait kiigazította Malala Jánossal? A Simon Mágus kérdésben e különben éleseszü theologusok nem tagadták-e körömszakadtig azt, hogy ez az ember valóban élt? Sőt a Kelemenek kérdésében bizonyos kritikusok korlátolt szelleműnek tartják azt, aki elfogadja, hogy római Kelemen létezett s hogy ha a Flavius Kelemennel támasztott zavarokkal mindent, mi reá vonatkozik, megfejteni nem igyekszik. Már pedig ellenkezőleg áll a dolog. A Flavius Kelemenre vonatkozó adatok a határozatlanok s egymással ellentmondók. Mi nem tagadjuk meg a keresztyénség felcsillámló fényeit, melyek a Flavius család homályos omladékai közül előtörni látszanak, de már ahhoz, hogy mindebből egy nagy fontosságú történeti tényt vonjunk le, igen sajátszerű felfogásra vagy legalább is az inductio terén azon mérséklet hiánvára lenne szükség, mely Németországban a ritka szorgalmú és fáradhatlan tehetségeket is oly gyakran megrontja. Visszavetnek solid tanúbizonyságokat és azok helyébe gyönge hypothesiseket állítanak; kimustrálnak kielégítő szövegeket és egy tetszetős archeológiának vakmerő combinatioit fogadják el, majdnem minden vizsgálat nélkül. Újság, ime ezt akarnak minden áron és az újságot gyakran alapos és meggyőző eszméknek tulhajtása által igyekeznek fentartani. Elrejtett öbölnek egy-egy kicsiny hullámából óceáni nagy hullámverésre következtetnek. A vizsgálat, a megfigyelés helyes lenne, de az abból levont következtetések hamisak. Távol áll tőlem, hogy tagadjam vagy kisebbítsem azokat a szolgálatokat, melyeket a német tudomány nyújtott a mi nehéz kérdésünkben; de ha e szolgálatoknak hasznát venni akarjuk, azokat igen közelről kell vizsgálnunk és éles megkülömböztető észszel bírnunk. Különösen azzal kell eleve leszámolnunk, hogy a rendszer embereinek fenhéjázó kritikájára mit se adjunk, akik tudatlannak és elmaradottnak mondanak, mert nem fogadjátok el amúgy vakon a legfrissebb újságot, mely ott nyugodott elzártan egy-egy fiatal doktor agy velejében s inkább arra lenne ió, hogy a tudományos kutatásra ösztönül szolgálion a tanult körökben.

## AZ EVANGYÉLIOMOK ÉS A MÁSODIK KERESZTYÉN NEMZEDÉK.

#### ELSŐ FEJEZET.

### A zsidók a templom feldúlását követő napon.

Nép még sohasem érzett hasonló csalódást ahhoz, mely a zsidó népet érte azután a nap után, melven az isteni jóslatok legformaszerübb biztositásaival homlok egyenest ellenkezően, a templom, melyet leronthatlannak hittek, a Titus katonái által felszított zsarátnokba omlott. Megérinteni a legmerészebb álmok megvalósulásának határát s arról kényszer utján lemondani; abban a pillanatban, midőn az irtás angyala már-már megnyitotta a felhőket, azt látni, hogy az űrbe párolog el minden, mint bizonyosat hirdetni az isteni megjelenést és durva tényekben találni meg e hírnek kegyetlen czáfolatát, nem auuyit tett-e mindez, mint kételkedni a templomban, kételkedni Istenben? A 70-iki kataszrófát közvetlenül követő esztendőket emésztő, benső láz rázta, a legerősebb, úgy lehet, melyet a zsidó öntudat átélt Edom (e névvel jelölték már a zsidók a római birodalmat)1 az istentelen Edom, Istennek ez az örök ellensége diadalmaskodott A megingathatlanoknak tartott eszmék hamisaknak bizonyultak. Jehova, mintha végleg megszakította volna kötését Ábrahám fiaival. Mindez tehát egyértelmű volt annak a kérdésnek feltevésével: vájjon Izraelnek hite, ez a bizonyára leglángolóbb hit, mely valaha létezett, sikerrel fog-e szembeszállni a nyilvánvalósággal és képes lesz-e reményiem, midőu már minden elveszett.

A sicariusok, a fanaticusok majdnem mindnyájan megölettek; azok, akik életben maradtak, életök hátralevő részét komor kábultságban töltötték, hasonlóban ahhoz, mely az őrülteket a dühöngő

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> IV. Esdr. VI. 8. és köv. L. Buxtorf, *Lax talm.* e szónál *Edom.* A *daleth* és a *resch* hasonlósága folytán a két név némileg hasonlóságot mutat.

kitörések után, megszállja. A sadduceusok majdnem teljesen eltűntek 66-ban¹ a papi aristokratiával, mely a templomból élt és attól nyerte fényét Azt tartották, hogy nehányan az előkelő családok tagjai közül a Heródespártiakkal Syriának északi részébe, Armeniába, Palmyrába menekültek; ott e vidékeknek kicsiny dynastiáival éltek szövetségben és utoljára csillámlott fel fényök Zenóbiában, aki a III. században mint egy sadduceus, a talmudistákat gyűlölő zsidónő tűnik fel előttünk s egyszerű monotheismusával megelőzi az arianismust és az islamot² Mindez igen lehetséges, de bármint legyen is, a sadduceus pártnak e többé kevésbbé authentikus töredékei teljesen idegenekké váltak a zsidó nemzetre nézve; a phariseusok ellenségként bántak velők.

A mi a templomot túlélte és majdnem illetlenül maradt fenn Jerusalem elpusztítása után, az a pharisaismus volt, a zsidó társadalom közép osztálya, párt, mely a nép többi töredékeinél kevésbbé lelkesedett azért, hogy a politikát bele vigye a vallásba és aggályos pontossággal szorgoskodott azon, hogy az előirt szabályokat betartsa. Sajátszerü! A phariseusok majdnem épen és sértetlenül kerültek ki a válságból; a forradalom elviharzott fölöttük a nélkül, hogy annak szele érintette volna őket Egész odaadással egyedül a Törvénynek betartásán csüngve, majdnem mindnyájan elmenekültek Jerusalemből a végső vonaglások előtt és Jabnénak semleges városaiban, Lyddában találtak menhelyet. A zeloták tisztán rajongók; a sadduceusok csupán egy osztály; a phariseusok a nemzet Békés hajlamaikkal, a nyugalmas és munkás életet szeretve, a kik elsősorban a családi élet cultusának szabad gyakorlatában keresték a megelégedést, ezek az igazi izraeliták ellentállottak minden megpróbáltatásoknak; ők lettek magjává a judaismusnak, mely végig élte a középkort és illetetlenül jutott el mihozzánk.

A törvény, íme ez az, a mi a zsidó nép számára vallási intézményeinek hajótöréséből tényleg megmaradt A nyilvános cultus a templom lerombolása után, lehetetlenné vált; a prófécziának a rettentő csapás után, melyet szenvedett, el kellett hallgatnia; szent hymnusok, zene, szertartások mindez ízetlenné avagy tárgynélkülivé vált, mióta a templom, a zsidó c o s m o s nak e köldöke, létezni megszűnt. A T h o r a ellenben nem rituális részeiben, mindig lehetséges volt. A T h o r a nem vallási törvény csupán; az egy bevégzett egészet képező törvényhozás, egy polgári törvénykönyv, egy egyéni statútum, mely a hatásköréhez tartozó népből némileg különleges respublicát csinál. íme ez az a tárgy, melyhez a zsidó öntudat ettől kezdve

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. az Antikristus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Geiger, Jüdische Zeitschrift IV. k. 1866. p. 219—220. Derenburg, a Journal asiatiqueban 1869. tuárczius—april p. 373. s köv.

bizonyos fanatismussal ragaszkodik. A rituálé alapjában módosúlhatott; de a canonicus jog sértetlenül maradt fenn, majdnem teljesen. A törvény magyarázatában, pontos betartásában találják az élet egyedüli czélját. Csupán egy tudományt becsültek, a Törvényét. A hagyomány képezi eszményi hazáját a zsidónak. A finom magyarázatok, melyek, közel száz éve, betöltötték az iskolákat, elenyésző csekélységek azokhoz képest, melyek elkövetkeznek. A cultusnak többi részét² a vallási aprólékosság és az ájtatos aggályoskodás tölti ki a zsidóknál.

Az új helyzetnek, melyben Israel ettől kezdve élt, egyik nem-kevésbé fontos következményét képezte az egyházi tudósnak teljes győzelme a pap fölött A templom elpusztult; az iskola, az megmenekült. A papnak tevékenységi köre a templom elpusztulása után igen szűkre szoritkozott. Az egyházi tudós vagy helyesebben a bíró, a Thorának magyarázója, ellenben főfontosságu egyénné izmosodott A legfőbb rabbi iskola e korszakban a bíróság (b e t h - d i n). Az a b-beth-din, a bíróság elnöke, polgári és vallási főnök egyúttal. Mindenkinek, aki a rabbi czímre szert tetőjoga van belépni e körbe; a határozatokat szótöbbséggel hozzák. A tanítványok a sorompó mögött állva, hallgatják a tanácskozást és megtanulják, amire szükségük van, hogy belőlök is egyháztudósok és bírák váljanak.

«Egy elzárt vízmedencze», mely egyetlen vízcsöppet sem enged kifolyni», ime ez az eszméje a jövendőben Israelnek. A hagyományos jog kézikönyvben még nem volt megírva. Száz esztendőnél többnek kell elfolynia, mielőtt az iskolák vitapontjai egy testbe fűződnek, melyet kiválóan Mischnának fognak hívni;1 de e könyv alapja e korra vesztendő vissza. Bár Galileaban compilálták, a valóságban Jabnéban született az. Az I. század végén kicsiny, majdnem algebrai és rövidítésekkel telt irálylyal megirott füzetek jelentek meg, melyek a leghíresebb rabbiknak a nehéz kérdésekre vonatkozó megfejtéseit tartalmazták. A legerősebb emlékek megtörnek immár a hagyomány és a bírói praecedens esetek súlya alatt A dolgok ilyetén állását nevezték írásnak. E korban említik már a Mischnát vagyis a döntvények kicsiny gyűjteményét, a halakoth-ot, melyeket szerzőik után neveznek el. Ilyen volt a Rabbi Eleasár ben Jakabé, melyről az I. század végétől ekként ítélnek: «rövid, de jó.»<sup>5</sup> Az E d n i o t h értekezésnek, mely a többitől abban különbözik,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Joseph. Ant, XX., XI. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. a Diogneteshez irt levelet c. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pirkf aboth II. 8; Abolh rabbi NáthánAöX C. XIV. V. ö. Bab. Talm. Sukká 28 b.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A *Mischna* a. m. «a fejből idézett, meg nem irt törvény» szemben a *Mikra-va.*. «Az olvasni szokott tehát írott törvénnyel».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Buxtorf, Lex. col. 1948. Bab. Talm. Jebamoth 49 b.

hogy nincs speciális tárgya, magvát, megelőző és Jabnéban gyűjtött határozatokra vonatkozó eduioth vagyis «tanúságok» képezik, amelyeket ifjabb Rabbi Gamaliel nézett át¹ Ugyanekkor írta meg Rabbi Eleazár ben Jakab a szentély ismertetését, mely a Middoth² értekezésnek képezi alapját. A nagy engesztelés ünnepére vonatkozó Joma-nak, és úgy lehet, a Tamidnak³ legelső kiadását — még jóval előző időből — ugylátszik — Mispai Simon irta meg.

Ezek az irányzatok és a keresztyénség irányzatai oly ellentétben álltottak egymással, mint a tűz és a viz. A keresztyének mindinkább elszakadtak a Törvénytől; a zsidók őijöngő hévvel kapaszkodtak abba. A keresztyének úgy látszik, élénk ellenszenvvel viseltettek az éles, kitanult, — minden szeretet nélkül lobogó szellem iránt, mely naponként tért foglalt a zsinagógákban. Már Jézus is, ötven évvel megelőzőleg a legkeserübb kifakadásokkal támadta meg e szellemet. Azóta a casuisták nem tettek egyebet, mint még mélyebbre sülvedtek üres szőrszálhasogatásaikba. A nemzetet ért csapások mit sem változtattak jellemükön. Vitázó, hiú, irigy, érzékeny természetűkkel, mely a teljesen személyes támadásoktól sem riadt vissza, töltötték napjaikat ott Jabné és Lydda között, egymás ellen szórva az átkot kicsinves dolgok miatt A «Fariseus» név eddig egészen jó csöngésü volt a keresztyén előtt<sup>4</sup> Jakab és általában Jézusnak rokonai szigorú fariseusok voltak. Pál maga is dicsekedve említi fel, hogy ő fariseus, fia egy fariseusnak». ' Az ostrom óta azomban a harcz nyíltan kitört Midőn Jézusnak hagyományos mondásait gyűjtögették össze, a megváltozott helyzet már nagyon észrevehető. A «Fariseus» a közönséges evangyéliomokban egyértelmű a Jézus ellenségével. A casuistikának kigúnyolása egyik lényeges eleme az evangyéliomi irodalomnak s egyik oka sikereinek. A valóban erényes ember előtt, tényleg mi sem oly borzasztó, mint a morális pedantismus. Hogy énjét a szédelgés vádja alól tisztára moshassa önönmaga előtt, olykor saját művében, saját érdemeiben is kételkednie kell. Az, aki csalhatatlan eszközökkel munkál a saját üdvén, úgy tűnik fel előtte, mint Istennek fő-fő ellensége. A farisaismus ilvenformán valami rosszabb a véteknél, mert nevetségessé teszi az erényt és mi sem nyújt nagyobb élvezetet nekünk, mintha azt látjuk, hogy Jézus, a legerényesebb ember, a gúny nyilaival ostorozza az álszenteskedő

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bab. Talm. Beraholh 28. a.

 $<sup>^2</sup>$  Bab. Talm.  $\textit{Joma}\ 16\ a;$  Derenburg, La Palestine d'apris les Talmuds p. 374.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mischna *Péah* II. 6; Jer. Talm. *Joma* II. 1; Bab. Talm. *Joma* 14 b; Derenb. *Cp. c.* p. 375.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. Pál ap. 73, 77, 520.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ap. Csel. XXIII. 6; XXVI. 5; Phil. III. 5.

polgári osztályt, sejtetni engedve, hogy a szabály, melyre amaz büszke, mint minden más, hiúságánál nem egyéb.

A zsidó nép új szint öltött helyzetének egyik következménye a különválás és a kizáró szellem megkétszereződése. Gyűlölve, átkozva a világot, mindinkább önmagába zárkózott el Israel. A perischouth társulás nélküliség a közjónak egyik törvényévé nőtte ki magát<sup>1</sup> Egyedül egymás között élni egy tisztán zsidó világban, a pogányokkal mentői kevesebbet érintkezni, az új viszonyokban a törvénynek megfelelően élni: íme ez volt életczélja a hittudósoknak és azt el is érték. A kiközösítések megkétszereződtek.<sup>2</sup> A törvénynek pontos betartása oly bonyolult művészetté vált, hogy a zsidónak másra gondolni ideje sem maradt. Így keletkezett «a tizennyolcz szabály», az elkülönzésnek tökéletes codexe, melynek megalkotását a templom lerombolását megelőző időre<sup>3</sup> teszik ugyan, de a mely, úgy látszik, csakis 70. után nyert alkalmazást. A tizennyolcz szabály minden izében arra irányult, hogy Israelnek elkülönítését túlon túl vigye keresztül. Tilos a legszükségesebb dolgokat is vásárolni a pogányoktól, tilos az ő nyelvüket beszélni, tanúbizonyságukra hivatkozni, áldozati tárgyaikat megszerezni, tilos áldozatot mutatni be a császárért<sup>4</sup> A szabályok közül nem egyet megbántak; elmentek annak kijelentéséig, hogy azok behozatalának napja ép oly gyászthozó volt az israelitákra, mint az a nap, melven az aranyboriút felállították; de nem törölték el őket A két egymással ellentétes zsidó iskolának érzelmeit e kérdésben egy legendaszerű párbeszéd fejezte ki. «E napon, mondotta Rabbi Eleazár, betelt a szabály. — E napon, mondotta Rabbi Józsua, lépte az túl partiait — A dióval telt hordó, mondotta Rabbi Eleazár, mégmindig fölvehet annyi szézamfú olajat, amennyitakarunk».— «Ha az edény megtelt olajjal, vágott? vissza Rabbi Józsua, s abba vizet töltünk, kiszorítjuk az olajat».<sup>5</sup> A tizennyolcz-szabály, minden tiltakozás daczára, oly tekintélyre emelkedett, hogy azt hangoztatták róla, miként azt semmiféle hatalomnak sincs joga eltörölni.<sup>6</sup> Lehetséges, hogy abból nehány intézkedést titkos állás foglalási vágy sugalmazott a keresztvénség és főleg Pál apostol szabadelvű prédikátiója ellen. Mennél nagyobb erőfeszítést fejtettek ki, úgy látszik, a keresztyének a törvény akadályainak ledöntésében, a zsidók annál inkább dolgoztak azon, hogy azokat áttörhetlenekké tegyék.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tac. Kist, V. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bab, Tabu, Moed Katón 15 b, és köv, H, ö, Ján, IX, 22, 34; XVI, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mischna Aboda Zara II. 5 és 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jer. Taltn. Schabbath I. 7; v. ö. Graetz Gesch. derjuden III. (2 kiad.) p. 494—495; Derenburg op. cit. 272 és köv. 474.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jer. Talm. Schabbath I. 7; v. ö. Bab. Talm, Schabbath 17 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jer. Talm. Schabbath I. 7.

Az ellentét főleg a proselyták kérdésében volt érezhető. A zsidók azok szerzésével nemcsak felhagytak, hanem az új testvérek elleni bizalmatlanságuknak lépten nyomon kifejezést is adtak. Nem mondották még, hogy a «proselyták fekély Israel testén»,¹ de egyetlen biztató szavuk sem volt hozzájok, s őket lebeszélni igyekeztek; veszélyekről és nehézségekről beszéltek nekik, melyeknek kiteszik magokat, ha egy általános gúny tárgyát képező nemzet kebelébe belépnek.² Egyben a Róma elleni gyűlölet is megkétszereződött Gyilkosság és vér fűződött annak gondolatához.

De mint hosszú történetében mindig, most is egy bámulatraméltó kisebbség élt Israel kebelében, mely hangosan tiltakozott a nemzet többsége ellen. A csodás kettőség, mely e sajátszerű nép életét jellemzi, tovább folytatódott3 A jó zsidót jellemző báj és gyöngéd szeretet szilárdan kitartott. A két ellentétes pártnak<sup>4</sup> fejei, bár már régen elhaltak, Schammai és Hillel<sup>5</sup> valának; az egyik, mint képviselője a szűk, rosszakaratú, szőrszálhasogató, anyagias felfogásnak; a másik, mint megtestesítője a tág, jóakaratu, idealista gondolkozásnak Israel vallásában. Az ellentét meglepő volt Az alázatos, alkalmaszkodó, gyöngéd s a saját érzelmei elé midig a másokét tevő Hillel-féle párt elvként azt vallotta, hogy Isten felmagasztalja azt, aki magát megalázza és megalázza azt, aki magát felmagasztalja, hogy a kimagasló méltóság kerüli azt, aki egyre utána tör és felkeresi, aki előle fut, hogy az, aki kényszeríteni akaija az időt, mit sem nyer attól; mialatt az, aki tartózkodólag viselkedik az idővel szemben, segítő társat lel abban/

A valóban vallásos lelkek körében sajátszerüen merész érzelmek vetődtek fel olykor. Egyfelől a Gamálieleknek ama szabadelvű csoportja, mely elvként vallotta — érintkezésében a pogányokkal — hogy azoknak szegényeiről gondoskodjék, velők előzékenyen bánjék, sőt még ha bálványaikat is imádták, nekik a végtisztességet a halál pillanatában megadják, a helyzeten tágítani igyekezett A közvetítő megalkuvásért hevülve, már a rómaiakkal lépett összeköttetésbe e párt Nem csinált lelkiismereti dolgot abból, hogy a sanhedrin elnökségének investituráját a győzőktől kérje s a nasi czímet az ő belegyezésöktől függően vegye fel. Másfelől, egy kiválóan szabadelvű

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bab. Talm. *Jebamoth M* b. Stb.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bab. Talm. Jebamoth 47 a; Massiketh Gerim bev.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. *apóst*, p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. a nazarén véleményt sz. Jeromosnál. Essaids VIII. 14 fölött.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Számolnunk kell ezzel, hogy teljesen megérthessük az efféle kifejezéseket: «Hillel tanítványai», «Schammai tanítványai», mi, ha azt szószerint vennők, e két mester életét végtelen hosszúra nyujtottuak tűntetné fel.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bab. Talm. Erubin 13 b.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Jer. Talm. Gitlin I. 9; H. ö. Bab. Talm. I. Gittin 61 a.

ember, Johanan ben Zakai képezte lelkét a megindult átalakító folyamatnak. Jerusalemnek feldulása előtt már jóval döntő tekintélylyel birt a sanhedrinben. A forradalom alatt ő volt egyik feje a mérsékelt pártnak, mely a politikai kérdésekbe nem avatkozott s minden lehetőt megtett, hogy ne húzzák tovább az ellenállást, melynek a templom lerombolásával kellett végződnie. Megmenekülve Jerusalemből, mondják, megjósolta a császári trónt Vespasiánnak; kegyül egy orvost kért tőle, hogy gyógyittassa az elaggott Sadokot, aki az ostrom előtti években folytonos böjtöléssel egészen tönkre tette egészségét<sup>1</sup> Annyi bizonyosnak látszott, hogy a rómaiaknál nagy kegyben állott és hogy kinyerte tőlük az engedélyt a sanhedrin felállítására Jabnében.8 Nem bizonyos, hogy tényleg Hillelnek tanítványa lett volna;8 de annyi kétségtelen, az utóbbi elveinek tovább fejlesztésében derekasan bevált Kedvencz eszméje: a béke uralmának megállapítása az emberek között.<sup>4</sup> Azt beszélték róla, hogy senki, még a pogány sem előzhette meg őt a köszöntésben.<sup>5</sup> Anélkül, hogy keresztyén lett volna, valódi tanítványa volt Jézusnak. Elment, mondják olykor, a régi próféták példáját követve, a cultus ható erejének tagadásáig s annak elismeréséig, hogy a véteknek bevallása ugyanazon hatású a pogányokra, mint az áldozás a zsidókra.\*

A vigasztalásnak némi árnyalata fészkelte be magát Israelnek irtózatosan sanyargatott leikébe. Fanatikusok — életök koczkáztatásával — a csöndes elhagyott városokba lopódzni merészkedtek s a Szentek Szentélyén' titkon áldozni siettek. Nehányan ez őrültek közül azzal a hírrel tértek vissza, hogy titokzatos hangot hallottak előtörni a romok közül s áldozásaik elfogadása mellett bizonykodtak; általában azonban elitélték az efféle túlzásokat — Mások minden élvezetet megtagadtak magoktól; könnyek és böjt között töltötték napjaikat, nem ittak csak vizet Johanan ben Zakai vigasztalta őket: «Ne szomorkodjál fiam, szólott egy ily kétségbeesetthez, az élő áldozatok hiányában maradt még egy eszközünk a bűnök megbocsájtásához, mely bizonyára fölér amaz elsővel, a jó cselekedet.» — És idézte Ézsaiást: «Kedvesebb előttem az élőszeretet minden áldozatnál.»

<sup>&</sup>lt;sup>I</sup> Bab. Talm. Gittin 56 a.

 $<sup>^2</sup>$  Midrasch Eka I. 5; Bab. Talm. Gittin 56 a. és b; Aboth de-rabbi Nathan c. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bab. Talm. Succa 28 a.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mekhilta az *Exod* XX. 22-ról.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bab. Talm. Berakott) 17 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bab. Talm. Baba bathra 10 b.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> V. ö. Baruch Apácái. 35 §.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Mekhilta az *Exod* XVIII. 27-ről.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Mischna Sola IX. 15: Tosifta ibid. XV.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Aboth de-rabbi Nathan c. IV.

Rabbi Josué ugyanúgy gondolkozott. «Testvéreim, mondotta azoknak, akik az önsanyargatást a tulságig vitték, mire jó az nektek, ha megtagadjátok magatoktól a húst és a bort? — Hogyan! — felelték neki — azt a húst együk meg, melyet a ma romokban heverő oltáron áldoztak fel? Azt a bort igyuk, melylyel a libatiót végezték ez oltár fölött? — E szerint tehát! — vágta vissza Rabbi Josué, ne együnk többé kenyeret, mert a liszt áldozatokat végeznünk nem lehet! — Ott a gyümölcs, együk azt — Mit mondtok? Hiszen a gyümölcshöz nyúlni nincs megengedve többé, mert nem róvhatjuk le kötelmeinket a templom iránt.» A dolgok szorító ereje győzött Fentartották elméletileg örökvoltát a Törvénynek; vallották, hogy azon Éli sem változtathatott egy betűt sem, de a templomnak lerombolása után tényleg igen tekintélyes rész mosódott el a régi szabályokból; ezután csakis egy erkölcsi casuistikának és a mysteriumnak jutott hely. A kifejlődött kabbala bizonyára az újabb kor szülötte. De ettől kezdve sokan foglalkoztak már azzal, a mit «szekér látományoknak»'-' neveztek, vagyis szemléletekkel azon mysteriumok fölött, melyeket Ezékhiel symbolumaira vezettek vissza. — A zsidó szellem ez álmok világában szunyadt és a megátkozott világon kívül menhelyet alkotott magának abban. A tanulmány megszabadulás lón. Rabbi Nehunia hozta divatba azt az elvet, hogy' az, aki a Törvény igáját ölti magára, a politika és a világ igájától menekszik meg egyúttal.<sup>3</sup> E ponthoz érve, a veszedelmes forradalmár létezni megszűnik. Rabbi Haninának szavajárása volt: «Imádkozzatok a fenálló kormányért, mert nélküle egymást falnák fel az emberek. 4

A nyomor rendkívüli volt. Súlyos fejadó nehezedett mindenkire;<sup>5</sup> a jövedelem források pedig kiapadtak. A judeai fensik parlagon hevert s romok födték mindenütt;<sup>11</sup> maga a tulajdon is igen bizonytalanná vált.<sup>7</sup> A talaj mivelése által annak tette ki magát mindenki, hogy a rómaiak kivetik a birtokból.<sup>8</sup> Ami Jerusalemet illeti, ez nem volt egyéb kőhalmaznál.<sup>9</sup> Plinius úgy beszél róla, mint létezni megszűnt, városról.<sup>10</sup> Kétséget sem szenved, hogy ha a zsi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bab. Talm. Baba bathra 60 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Derenburg *Palest.* 309, 3. jegyz.; 314. jegyz.; 386—387, 4 jegyz.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pirké aboth III.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid. III. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mekhilta az Exod. XIX. 1; L. Az Anlikrist. 538.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Plin. Hist. nat. V., XV. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Mischna *Gittin*. V. 7. Derenburg 475.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Antikrist. 537.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ibid. 523. Baruch Apocal. 32 §.

<sup>10</sup> Orine, in qua fuere Hierosolyma, ionge ciarissima urbiuni Orientis, non Judeae rnodo. Plin. Hist. not. V. 70. Hízelgő túlzás érzik ki e sorok közül Titus iránt, a kinek munkáját ajánlotta. V. ö. sz. Epiphanes De mensuris c. 14.

dók tömegesen telepesznek le a romok között, kiűzték volna'őket.<sup>1</sup> Mindamellett a történetírók, kik a város teljes feldnlása mellett törnek lándzsát, elismerték, hogy maradt ott néhány öreg ember, nehány asszony. Josephus mutat reájuk, amint ott ülnek és sírnak a szentély porhalmaza fölött és azokra, akiket a későbbi kinzatásokra tartottak fel a győzők.<sup>2</sup> A légió 10. Fretensis táborozott az elhagyott város egyik szögletében.' A légió\* bélyegzőin látható jelek azt tanúsítják, hogy' azokat ez a légió készítette. Valószínű, hogy a katonák a templomnak'' máig is látható alapjait titokban látogatni megengedték. A keresztyének különösen, hűen őrizték egyes helveknek, mint az utolsó vacsora helyének emlékezetét a Sion-hegyén, melyről azt hitték, hogy Jézusnak tanítványai ott gyűltek össze a mennybemenetel után, 11. nemkűlömben Jakabnak, az úr testvérének sírját a templom közelében.<sup>7</sup> A Golgothát valószínűleg szintén nem felejtették el. Minthogy' a városban és annak környékén építeni megszűntek, a nagyszerű alkotásoknak óriási kövei érintetlenül maradtak meg helyeiken úgyannyira, hogy még minden emlék felismerhető volt.

Szent városukból és a környékből, melyhez ragaszkodtak, ekként kifizetve, a judeai hegység és a tenger között elterülő síkság városaiban és falvaiban szóródtak szét a zsidók.<sup>8</sup> A zsidó lakosság száma e helyeken megkétszereződött.<sup>9</sup> A farisaismus feltámadásának ilyen helyévé főleg egy község nőtte ki magát és vált a zsidók theologiai székvárosává egészen a Bar-Coziba lázadásig. Jabné volt ez, vagy

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Formaszerű szöveggel nem bírunk e korszakról. De bizonyára, ha a zsidóknak megengedik vala, hogy a romokban heverő városba letelepedjenek, azt megtették volna. Már pedig Jabné, Béther stb. ama helyek, a hova tömegesen tanyát ütni siettek. Eusebius rendszere, mely szerint Jerusalem csupán Hadriántól kezdve volt eltiltva a zsidók elől (Demonstr. evang. VI. 18) csupán a priori okoskodáson nyugszik. L. az Antikrist. p. 523. 2 jegyz.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jos. B. J. VII, VIII. Euseb. *Theopb.* IX. (col. 648—649. Migne).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Saulcy Revue archeol. 1869. okt.; Xumismat. de la Palest, p. 82—83. V. 3. és 4. sz.; Coniptes rendus de PAkad. des inscnpt. 1872. 1 (>2. Azt hitték, hogy a légió által disznó alakkal veretett czimkékben a csúfolódás jeleire bukkantak; e jelkép azomban római s nem fűződik hozzá semmi zsidóellenes csufondároskodás. Madden Jew. coin. p. 212.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Comptes rendus de PAkad. des inscript. 1872. 161. A légió tényleg so-káig tanyázott Jerusalemben. Még Hadrián után is találunk ott létéről nyomokat.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Theodoret. *Hist, eccles.* III. 15. Jeruzs. sz. Cyrillus *Catech.* XV. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sz. Epiph. De mensuris c. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hegesippos Eusebiusnál H. E. II. XXIII. 18.

<sup>8</sup> Magua pars Judaeae vicis dispergitur Tacit. Hist. V. 8. Dio Cassius I,XIX. 14. '

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Jer. Tabu. *Taanitb* IV. 8; Midras *Eka* II. 2; Midrasch *Schir has chirim* I. 16.

Jamnia, eredetileg philisteus város, négy és fél mértföldnyire délfelé Jaffától.<sup>2</sup> Jabné tekintélyes, pogányok és zsidók által lakott város volt; a zsidók azonban túlsúlyban voltak benne, bár a város, a Pompejus-féle háború óta, Judeához tartozni megszűnt. A két lakosság között<sup>3</sup> élénk szóharcz volt napirenden. Vespasián a 67. és 68. esztendei csatározás alatt lett fölötte úrrá.<sup>4</sup> Az élelmi szerek bőségben valának.<sup>5</sup> Az ostrom legelső napjaiban, számtalan békés hajlamú tudós, minő Johanán ben Zakai, a kiket a nemzeti függetlenség eszméje le nem nyügzött, menekült ide." Itt értesültek a templom leégéséről. Zokogásba törtek ki, megszaggatták ruháikat, gyászt öltöttek,7 de azt találták, hogy az életet tovább kell vonszolniok. hogy megláthassák: vájjon Isten fenntartott-e még jövendőt Israel számára. Vespasián, mondiák, Johanan könvörgésére kímélte meg Jabnét és a tudósokat<sup>3</sup> Bizonyos az, hogy már a háború előtt virágzó rabbi iskolája volt Jabnénak.9 A rómaiak, előttünk ismeretlen okokból politikájukba vágónak találták annak fentartását, mely Johanan ben Zakai megérkeztével hírben és tekintélyben emelkedett

Jabnét a hírnév tetőpontjára ifjabb Rabbi Gamaliel emelte, s Rabbi Johanan után, <sup>10</sup> ki Berur Hailba vonult, <sup>11</sup> átvette az iskola igazgatását. Jabné e percztől kezdve a legelső zsidó akadémiája Palesztinának. <sup>12</sup> A zsidók mindenfelől ide sereglettek össze az ünnepeken, mint egykor Jerusalembe és valamint azelőtt a szent vá-

- <sup>I</sup> Ma falu. A keresztesek *Ibelinje*.
- <sup>2</sup> Mint a többi philisteus városnak, volt kikötője, maiunia-ja, mintegy másfél mértföldnyire. '
- <sup>,3</sup> Philo *Leg. ad Caium* 30 §. Jos. B. J. I., VII. 7; VIII. 4; II. IX. 1. *Ant.* XIV., IV. 4; XVII., VIII. 1. XVIII., II. 2.
  - <sup>4</sup> Jos. B. J. IV., III. 2; VIII. 1.
- $^5$  Jer. Talm. Demai  $\,\Pi.\,$  4; Tosifta ibid. c. 1; Beresith rabba c. LXXVI. Midrasch Jalkuth I. 39 a.
  - <sup>6</sup> Aboth de-rabbi Náthán c. IV.
  - 7 Ihidem
- <sup>8</sup> Bab. Talm. *Gittia* 66 a. A dátumok nem igen egyeznek meg. E szerint Johanan már a város körülzárolása után jött volna oda. (Midrasch rabba a *Kohdleth* VII., II. és az *Eka* I. 5. Bab. Talm. *Gittia* 56. a. és b.) Már pedig ekkor Vespasianus nem volt többé Júdeábán. Ellenben 67 és 68-ban Jabnén keresztül yonult.
- <sup>9</sup> Aboth de-rabbi Nathan IV. Bab. Talm. Gittin 56 b. Mischna Sanhedria XI, 4.
- $^{10}$  E két hittudós vetélykedéseinek okai homályosak. I,. Derenburg  $\it Palest.$ p. 306. és a köv.
- II Nem messzire Jabnétól, ugylátszik Kulónié irányában (Midrasch Kohéieth VII. 7. Aboth de-rabbi Náthán, c. XIV.)
- <sup>12</sup> A sanhedrin vándorlásának sorozatában, melyről a zsidó hagyomány beszél, a jerusalemire vonatkozólag az első helyen Jabné áll. Bab. Talm. Rosch-has-schaaa 31 a. .

rosba siettek, hogy a sanhedrin és az iskolák véleményeit kérjék ki a kétes esetekre vonatkozólag, ép úgy most Jabnében vetették alá a bonyolult kérdéseket a bet-din ítéletének.¹ E bíróságot csak kivételesen és ritkán czimezték az ős sanhedrin névvel; de tekintélye általában el volt ismerve; egész Judeának hittudósai gyűltek össze ide olykor és mintegy legfelsőbb itélőszékké avatták a beth-d i n t. Hosszú ideig maradt fent emléke a bekerített helynek, a hol a bíróság tárgyalásait tartotta és a nyomorult viskónak, melynek árnyékában az elnök ült²

Jabné ilyenformán némileg úgy tűnt fel, mint egy újjászületett kicsiny Jerusalem. A szabadalmak és a vallási kötelmek tekintetében teljesen egyértelembe vették Jerusalemmel;<sup>3</sup> zsinagógáját olybá tekintették, mint a jerusaleminek törvényes örökösét, mint az új vallási tekintély központját. Magok a rómaiak is alkalmazkodtak e felfogáshoz és az iabnei n a s i t vagy a b-b e t h-d i n t hivatalos hatalommal ruházták fel. Ez volt kezdete a zsidó patriarchatusnak,\* mely később kifejlődött és fölötte hasonló intézménynyé vált az ottoman birodalom keresztyén patriarchátusaihoz napjainkban. Ezen egyaránt vallási és polgári magistratusok, melyeket a politikai hatalom tanácskozásaiba bevont, a keleten mindig eszközül szolgáltak a nagy birodalmak kezében arra, hogy r a j á h-aik felelősségét magokról lerázzák. Efféle személyes statútum feunálása csöppet sem nyugtalaníthatta a rómaiakat, különösen egy részben pogány és római városban, ahol a zsidók mögött fékül ott állott a katonai erő s a többi lakosság ellenszenve. A zsidók és a nem zsidók között vallásos vitatkozások ugylátszik, sűrűn fordultak elő Jabneben. A hagyomány úgy állítja elénk Johanan ben Zakáit, mint aki sűrűn vitázik a hitetlenekkel, a Bibliát és a zsidó ünnepeket magyarázza nekik. Feleletei gyakran kitérők voltak és olykor, midőn egyedül van tanítványaival, maga is mosolyog azokon az alig kielégítő megoldásokon, melyekkel a pogányok ellenvetéseire felelt<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mischna Para VII. b.; Tosifta ibid. c. VI. I,. Derenb. op. cit. p. 319.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sifri 118 §; Bab. Talm. Berakoth 23 b; Schabath 33 b; 138 b., Mekhilta az Exod. XIV. 22., Tudelai Benj. 1. k. p. 79 Asher: Neubauer Geographic du Talmud, p. 74. Derenb. Palest, p. 380—381.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mischna *Rasch-has-schana* IV. 1,2,3, 4., *Sanhedrin* XI. 4; *Succa* III. 12; Bab. Talm. *Rosch-has-schana* 21 b, 31 b; *Sola* 40 a; *Keritdt\**) a; Deremb. *Palest.* p. 504. s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mischna *Eduioth.* VII. 7; Bab. Talm. *Sanhedrin* 11a. V. Ö. Mischna *Rosch-has-schana* II. 7; IV. 4; Epiphan. haeres. XXX. 4. Kétséges, hogy e korban a hivatalos czim már létezett volna. Lásd mindamellett Hadrián levelét Vopiscusnál, *Satum.* 8. (ipse ille patriarcha).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Beresith rabba c. XVII.; Bammidbar rabba IV., X.; Midrasch rabba a Deuter. XXVIII. 12; Bab. Talm. Bechoroth 5 a; Hulin Baba Kama 38 a;

Lyddának is voltak iskolái, melyek az iábnébeli iskolákkal vetélkedtek, vagyis helyesebben azokhoz némileg függő viszonyban állottak. A két város alig négy mértföldnyire feküdt egymástól; akit kiközösített Jabné, az Lyddát kereste fel. Valamennyi dán és phylistens fain a közeli tengerpart mentén, Berúr-Hail, Bakiin, Gibthon, Gimse, Bene-Bérak, mindannyi Antipatristol délre, melyeket eddig a szent földhöz nem is igen számítottak, szintén hires hittudósoknak szolgált menedékhelyül. Dáromba, Judeának Elentheropolis és a holt tenger között fekvő közép részébe, hasonlóan sokan menekültek. Dároin gazdag vidék volt, a rómaiak által használt utaktól távol s majdnem urahnok határán.

Látszik, hogy az áramlat, mely Galilea felé terelte a rabbinismust, még nem volt észlelhető. Két kivételünk van: Rabbi Eleasár ben Jakab a legelső Mischnák egyikének kiadója, ugylátszik galileus volt¹ A 100-ik év körül a hittudósok már Caesarea és Galilea felé közelednek.³ Tiberias és felső Galilea azomban a Talmud kiváló hazájává csupán a Hadrián-féle háború után lesz.

Jeremiás Talmud Sanhedrin I. 4; Baba Kama IV. 3: Derenb. Palest. 31b, 317, 322.

- <sup>1</sup> Derenb. *op. cit.* 341 jegyz. 5; 366, 36S, 373. jegyz; 380, 384. Neubauer *Geogr. du Talmud* p. 79. A naptár embolismája egészen a III. századig Lyddában történt. Jer. Talm. *Sanhedrin* I. 2.
- <sup>2</sup> Bab. Tál ni. Sanhedrin 32 b, 74 a; Hagiga 3 a; Midrasch Beresit rabba c. I.XI; Jer. Tabu. Pesahim III. 7; Schebiit IV. 2; Demal III. 1; Maaseroth II. 3; Tosifta ibid. c. II; Ketuboth I. 5: Hagiga I. 1; Pesihta rabbathi c. VIII. L. Neubauer Geogr. du Talmud p. 72, 73, 78—80, 82: Derenburg. Hist, de Palest. 306, 307. jegyz. 312.
  - <sup>3</sup> Derenb. op. cit. p. 384 és köv.
  - <sup>4</sup> Derenb. *Palest*, p. 375.
  - <sup>5</sup> Derenb. op. cit. p. 307. jegyz.; 306. 3 jegyz. 384.

#### MÁSODIK FEJEZET.

### Béther, Judith könyve, a zsidó kánon.

A háborút követő legelső évek alatt Jerusalem közelében, úgylátszik, egy központ formálódott, mely ötven, hatvan év múlva kiváló szerepet fog játszani. Jerusalemtől két és egy negyed mértföldnyire¹ nyugat-dél-nyugati irányban volt egy, neve után alig ismert falu: Béther.² Ugylátszik, hogy az ostrom előtt több évvel Jerusalemnek számos gazdag és békeszerető polgára előre látva a vihart, mely a

<sup>1</sup> A Talmud adatai Béther fekvése felől (Jer. Talm. *Taanith* IV. 8; Bab. Taltn. *Gittin* 57 a; Midrasch *Eh a* II. 2) oly pontatlanok, képtelenek, ellentmondók, hogy azokból valamit megtudni lehetetlen. Eusebius (*Hist. eccl.* IV. VI. 3) vágja ketté a kérdést azzal, a mit, pellai Ariston után, Béther és Jerusalem közelségéről mond. L. Estori Parhi *Kaftor uapherah* XI. f. A Jer. Talm. Taanith IV. 8. A jerusalemiek által Bétherben vásárolt földekről szintén e közelség mellett szól. L- Neubauer *Geogr. du Talm.* p. 100 s köv.

<sup>2</sup> Baithdr vagy Bether Józsuénál XV. 60. a Septante szerint (1. sz. Jeromos In Mich V. 2); a mai Bittir kicsiny falu az uadi Bittir nyílásánál, a melynek közelében a Khirbet el Jahud «a zsidó romok» feküsznek. L. Ritter Erdk. XVI. p. 428—429. A Talmudban olvasható távolság «negyven mértföld a tengertől· reáillik Bittirre. Mások szerint Béther azonos Beth-schemeschel, — e nézet a Sámuel II. k. XV. 24. (Sám. I. VI. 12) és a Krón. I. VI. 59. versének görög fordítására támaszkodik. Beth-schemesch mintegy öt mértföld Jerusalemtől Bittir felé. Ez azoinban kétségkívül a görög fordító tévedése. (V. ö. Jos. XV. 10. és 60. a Septante szerint). A föltevéseket, melyei Bethert Jerusalemtől északra keresik, megdönti azon körülmény, hogy a bétheri hadi foglyokat Rameth el Khalil-Xtaxi adták el Hebron mellett (sz. Jeromos In Zach. XI. 4., In Jerem. XXXI. 15. és Chron-pascale p. 253—254). Igaz, hogy Robinson (Bibi. Res. III. p. 266—271) nem találta, főleg a vizkérdésben, Bether mostani helyzetét megfelelőnek azzal, a mit Bittir = Bether föltevés mellett várhatunk. De ugyanez hozható fel Josapata fekvése ellen, a mely nem kétséges. Tobler (Dritte Wanderung p. 103) cisternákat vélt találni a fellegvárban. Guérin (ilescrip. de la Pal. Judea II. 387.) eloszlatott minden nehézséget, midőn kimutatta, hogy a rómaiak által elfoglalt város a mai falut, a fellegvárat és az őt uraló fensikot foglalhatta magába; nem szabad felednünk, hogy a rómaiak által elfoglalt város csupán nehány évig bírt jelentőséggel, hogy lakossága igen szegény volt, hogy az erődítmények csak hamarosan épültek (Rio Cass. LX1X. 12) végre, hogy a Talmudban olvasható adatok túlzásokkal telvék.

fővárosra zúdulni készült, földeket vettek itt, hogy azokon meghúzódhassanak. 1 Béther tényleg egy termékeny völgyben feküdt, oldalt azon fontos utaktól, melvek Jerusalemet az északkal és a tengerrel kötötték össze. A falu felett, mely szép forrásával, mintegy természetes erődöt képezett, fellegvár uralkodott; az alsó város egy fensíkon terült el. A 70. évi katasztrófa után a menekülők tekintélves száma zsúfolódott itt össze. Zsinagógákat, senhadrint, iskolákat alapítottak.<sup>5</sup> Béther csakhamar szent várossá, a Sionnal egyértelmű helylyé vált. A lépcsőzetes halmot házak födték, melyek a sziklába vésett támfalakkal és a halom természetes alakja mellett<sup>3</sup> úgy néztek ki, mint egy durván faragott kövekből emelt citadella. Béthernek rejtett fekvése okozhatta, hogy a rómaiak nem törődtek a munkálatokkal, lehet különben, hogy egy részök a Titus ostromát megelőző időben épült<sup>1</sup> Sűrű érintkezése mellett Lyddával, Jabnéval, igen nagy várossá fejlődött Béther<sup>5</sup> és a fanatismus által tépett harcztérré Júdeábán. Látni fogjuk majd, hogy a judaismus itt küzdi utolsó és sikertelen harczát a római hatalommal.

Úgylátszik, Bétherben Íródott meg egy sajátszerű könyv; tökéletes tükre Israel lelkiismeretének e korszakban, hol a múltban elkövetett hibák emlékezete és a jövendő zendülések dühöngő előérzete kereszteződtek egymással; —a Judith<sup>6</sup> könyvét értem. A lángoló hazafi, aki ezt az agad át zsidó nyelven<sup>7</sup> megírta, azt a zsidó

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jer. Talm. Taanith IV. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jer. Talm. *Taanith* IV. 8; Bab. Talm. *Sanhedrin* 17 b; Jelűnek *Beth hammidrasch* IV. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> V. Robinson III. p. 266; Guérin II. p. 386, 387.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Az óriási vájatok és feltöltések mind a 132-iki felkelés idején épültek. Dio Cassius LXIX. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jer. Talm. Taanith IV. 8; Midrasch Eka II. 2. (óriási túlzások) V. ő. sz. Jeromos Zachariás-τίλ VIII. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Josephus még nem ismerte *Judith* könyvét; már pedig, ha e könyv 70. előtt jelent volna meg, megfoghatatlan lenne, hogy Josefus azt ne ismerte legyen és még megfoghatatlanabb, hogy azt ismerve, nem használta volna e könyvet, melj· oly tökéletesen egybevág alapgondolatával, mely arra irányul, hogy honfitársainak heroismusát kiemelje és kimutassa, hogy e tekintetben csöppet sem maradtak a görög és a rómaiak mögött. Viszont 95. körül római Kelemen *tad Corint.* I. 55. és 56. Bryennei Philotheus kiad.) idézi e művet. A könyvet tehát 80 körül Írták. A zsidó alkotmányszervezet, melynek képét adja a könyv, nagyon is az, mely a 66. forradalmat túlélők tetszését kinyerhette. Israel élén az iró szerint egyedüli kormányként a központi *gerousia* és a főpap áll. (IV. 6, 18.)

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A görög szövegen egy héber fordítás kétségtelen nyomait találjuk p. o. III. 9. és a helyneveknél. A chaldeai szöveg, melyről Jeromos beszél (*Praef*) ha létezett, nem volt eredeti. Jeromos fordítása itt mi értékkel sem bír; egyedül a görög az irányadó. Mi is a görög szöveg után indulunk. Fritzsche: *Libri Apoc. Vet. Test.* p. 165.

agadák szokása szerint egy igen jól ismert történet után mintázta,— a Deborah története után, aki az ellenség vezérét megölve¹ mentette meg Israelt. Minden sora erre vall. Isten népének ősi ellen sége, Nabukodonosor (tökéletes typusa a római császárságnak, mely a zsidók szerint, a bálványimádás propagandájának a műve volt csupán²) uralma alá akarja terelni az egész világot és önmagát tenni egyedüli Istenné. A vállalattal vezérét Holofernest³ bízza meg. Mindenki meghódol — a zsidó nép kivételével. Israel nem harczias nép⁴, de hegyi lakó, akit leigázni nehéz. A míg a törvényszerint él, legyőzhetlen.

Egy tudós pogány s aki ismerte Israelt, A c h i o r (a világosság testvére) Holofernest fel tartóztatni igyekszik. A lényeg szerinte az: megkell tudni, vájjon hűtlen lett-e Israel a törvényhez, ez esetben könnyen legyőzhető, ha nem, óvakodjék azt megtámadni. Mind hasztalan. Holofernes Jerusalem ellen vonul. Jerusalem kulcsát az északi oldalon, Dothaim felől a hegyi vidék tövében, az Esdrelon síkságtól délre eső hely képezte. A neve: Beth-élóah (Istennek háza.)<sup>5</sup> A szerző tökéletesen Béthert veszi e hely leírásánál mintául. Egy uadi<sup>K</sup> nyílásában fekszik, hegyen, melynek lábánál a lakosságra nézve<sup>7</sup> nélkülözhetlen forrás fakad; a felső város cisternái nem olv fontosak. Holofernes megszállia Beth-élóah t, melyben csakhamar irtózatos szomiinség üt ki. De az isteni gondviselésnek jellemző vonása már, hogy a legnagyobb dolgokat a leggyöngébbekkel végezteti. J ud i t h (a zsidónő) egy özvegy, zelóta nő felkerekedik és megáldozik, a városból kimegy, felkeresi Holofernest, aki előtt szigorú istenfélőként lép fel és mint olyan, aki nem bírta elviselni a Törvényhiányt, melynek tanúja volt a városban. Azért jött, hogy kitanitsa: miként győzheti le a zsidó népet biztosan. Éhen és szomjan haljanak meg; már is megszegik a táplálkozási szabályokat és a papok számára

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. főleg *Bírák* IV. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jusson eszünkbe János Apoc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A név pérsa. Az író az anachronismussal keveset törődik.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Judith. V, 23.

A görögben Betuloúa v. Baituloua, iottacismus réven Bailélda helyett. A Beth-élóahhal páros Betomesthaim (IV. 6.) falu neve szintén symbolicusnak látszik s nem jelent geographicus helyet. Azon számtalan rendszerek között, melyek czélul e fantastikus topographiának valósítását tűzték ki, egyedül a Schultz rendszerének van némi plausibilitása. Bftylua szerinte Beit-Ilfah lenne a Gelboé hegytől északra, (Zeitschrift dér d. m. G. III. 1849. p. 40—49, 58—59; Ritter Erdk. XV. p. 423. V. ö. van De Velde: Memoir to accompany the map of the Holy land. p. 229). De még e rendszer sem állja ki az ellenvetéseket.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jud. X. 10; XII. 7. L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid. V. 1., VI. 11; VII. 3, 10. és k., V. XII. 7; XV. 3.

fentartott adományokat kezdik enni. Kikérik ugyan a jerusaleini sanhedrin jóváhagyását; de Jerusalem maga is ellazult; mindent megfognak engedni nekik; akkor majd könnyű lesz legyőzni őket.' «Imádkozni fogok Istenemhez, teszi hozzá, tudassa velem bűnbeesésük idejét.»-' Erre abban az órában, midőn Holofernes azt hitte, hogy összes kegyeiben részesül, levágta a fejét. Mialatt oda járt, egyetlen egyszer sem mulasztotta el a Törvényt. Imádkozott és az előirt órákban végezte el a mosakodásokat; nem evett mást, csupán a mit magával hozott; még azon este is, melyen Holofernes karjaiba dől, a saját borából ivott. Judith ezután még százöt évig élt, visszautasítva a legfényesebb házasságokat, boldogan és tisztelten. Míg élt és azután is, hosszú ideig senki sem merte nyugtalanítani a zsidó népet Achior szintén elnyerte jutalmát, amiért oly jól ismerte Israelt. Körülmetélték és Ábrahám gyermekévé lett örökre.

Az író azon gondolatával, hogy a pogányok megtérésében hisz,<sup>3</sup> meggyőződésével, hogy Isten főleg a gyöngéket szereti, hogy ő kiválóan a kétségbeesettek Istene,<sup>4</sup> a keresztyén érzelmekhez közeledik. De már a Törvény által előirt gyakorlatokhoz való anyagias ragaszkodása tiszta fariseusra vall. Israel részére autonómiáról álmodik. élén a sanhedrinnel és a nasi-val.<sup>5</sup> Eszménye nagyon is a Jabnéé. Az emberi életben van bizonyos mechanismus, melyet Isten szeret; annak absolut szabálya a Törvény; Israel azért alkottatott, hogy azt betöltse. Nincs hozzá fogható nép más; oly nép az, melyet a pogányok gyűlölnek, mert jól tudják, hogy az egész világot megtántoritani képes; '' legyőzhetlen nép, hacsak nem vétkezik. <sup>7</sup> A fariseus aggályaihoz a zelóta fanatismusa társul; felebbezés a Törvény megvédelmezésében a tőrhöz, apológiája a vallási erőszakosságok legvérengzőbb példáinak.<sup>8</sup> Eszther könyvének utánzata lépten-nyomon kitűnik; a szerző olvasta e könyvet, de nem azt, mely a zsidó eredetiben létezik, hanem azokkal a közbeszurásokkal, melyeket a görög szöveg mutat.<sup>9</sup> Irodalmi értéke csekély; a banális részletek, a zsidó a g a d a közönséges helyei, énekek, imák stb. olykor a Lukács evangyéliomának hangjára emlékeztetnek. A messiási követelmények elmélete még nincs nagyon kifejlődve; Judit erényéért még egy hosszú életet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jud. XII. 12., V. Esther görög szöveg, interpolatio IV. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jud. XI. 16—17; V. XII. 2, 9, 18-19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> *Ibid.* XI. 23; XIV. 6.

<sup>4</sup> Jud. IX. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Jud. VIII. 5; XI. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jud. X. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Jud. V. 17; XI. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Jud. IX. 2, 3, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Josef Ant. XI., VI. 1.

kap jutalmul. A könyvet egész szenvedéllyel olvashatták Bétherben és Jabnéban; de érthető, hogy azt Josefus nem ismerte Rómában; kétségkívül eldugta volna, mint olyat, mely tele van veszedelmes vonatkozásokkal. Sikere mégsem volt tartós a zsidók között; a héber eredeti csakhamar elkallódott,¹ a görög fordítás azonban helyet szorított magának a keresztyén canonban. Látni fogjuk, hogy 95 körül e fordítást ismerték Rómában.² Általában az apocryph könyveket, mihelyt megjelentek, rögtön idézték és gyűjtötték; de ez újdonságok divatja csak időleges; azután a feledésbe merültek.

Egy — szigorúan szentkönyvekből álló Canonnak szüksége mindinkább érezhetővé vált. Mindenki által feltétlenül elismert alapul a Thora, a próféták, a zsoltárok³ szolgáltak. Egyedül Ezékhiel keltett némi nehézséget azokban a részeiben, melyek nem egyeznek meg a Thorával. Finom okoskodásokkal segítettek ezen is? Jóbnál, akinek bátorsága nem állott többé összhangban a kornak pietismusával, már haboztak. A Példabeszédek, a Prédikátor és az Énekek énekének még erőszakosabb megtámadásokat kellett kiállaniok? A Példabeszédek VII. részének szabados sommázata, az Énekeknek teljesen profán jellege, a Prédikátornak skepticismusa, ez iratokat a szentség iellegétől megfosztani látszott A közcsodálat szerencsére diadalmaskodott Fölvették ezeket az iratokat, de csak — ha szabad e kifejezéssel élnem — javításokkal és magyarázatokkal átszürődten. A Prédikátor befejező sorai mintha gyöngíteni akarnák a szöveg skepticus érdességét. — Az Énekekben ínysthicus mélységek után kutattak? Pseudo-Dáuiel merészsége és biztos hangja révén szorított magának helyet;<sup>7</sup> mindamellett a régi prófétáknak már áttörhetlen sorozatát megszakítani nem volt képes s a szent kötet utolsó oldalaira szorult Eszther és a legújabb compilatiók mellé? Sirách fia csupán azért maradt ki, mert igen nyíltan vallotta be újabb származását<sup>9</sup> Mindez együttvéve egy kis bibliothékát formált huszonöt műből, melyeknek rendje ettől kezdve visszavonhatlanul megállapít-

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Origines  $\it Epist.$  ad  $\it Afric.$  13. A mit szent Jeromos mond (Praef.), pontatlan.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Róm. Kelem. Ad Cor. I. 55—59. (Bryennei Philoth. kiad.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. ő. Luk. XXIV. 44. Josef Contra Appionem. I. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bab. Talm. Menahoth 45 a; Hagiga 13 a; Sefré a Deut. 294. §.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Aboth dc-rabbi Ndthdn c. 1; Mischna Eduioth V. 3; Jadaim III. 5; Tosifta Jadaint II. Bab. Talm. Schabbath 30 b; Megiila ' a; Midrasch Vayyicra rabba Ibi b; Midrasch Kohgleth I. 3; Levit XXVIII. fölött; Petchikta de-rabbi Cabana 68 a. (kiad. Buber), Peschikta rabbati c. XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Aquiba Mischna Jadaim III. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Mischna *Joma* I. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. a héber biblia rendjét.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Jer. Talm. Sanhedrin X. (XI) 1; Bab. Talm. Sanhedrin 100 b.

tatott.¹ Számos változat talált még helyet;² a magánhangzó-pontozat hiánya mellett sok helynél sajnálatos kétértelműség foglalt tért, melyet a külömböző pártok saját eszméiknek megfelelően töltöttek ki. Több századnak kell még elfolynia, hogy a héber biblia változás alá nem eső kötetet formáljon és szövege a legutolsó betűig megalapíttassék.

A Kánonból kiszorult könyvek olvasását eltiltották és azokat elnyomni igyekeztek. Innen magyarázható meg az, hogy lényegökben zsidó könyvek, melyek ép oly joggal foglalhattak volna helyet a zsidó Bibliában, mint Dániel és Eszther, csupán görög fordításban vagy görögül irottan maradtak reánk, így történt, hogy a Makkabeusok történetét. Tóbiás könyvét, Enoch könyveit. Sirach fiának Bölcsészetét, Baruch könyvét, a «harmadik Esdrás» czímet viselő könyvet, több folytatólagos munkát, melyeket Dániel könyvéhez fűztek (a három gyermek az olvasztó kemenczében, Zsuzsanna, Beliál és a sárkány), Manassé imádságát, Jeremiás levelét, Salamon zsoltárait, Mózes mennybemenetelét, az agadicns és apocalypticus könyvek egész sorozatát, melyeket a zsidók a talmud hagyományból kihagytak, egyenesen keresztyén kezek mentették meg. Az irodalmi közösség, mely száz évnél tovább állott fenn, a zsidók és a keresztyének között, eredményezte azt, hogy minden zsidó könyv, melyen istenfélő és sugalmazott máz vonult végig, azonnal elfogadást talált az egyházaknál. A II. századtól kezdve a zsidó nép, kizárólag a Törvény tanulmányozásának élve és érzékkel csupán a casuistika iránt bírva, elhanyagolta ezeket az iratokat. Ellenben számos keresztyén egyház nagy értéküeknek tartotta azokat; több-kevés csodálattal olvasta canonjában. Látni fogjuk majd, hogy például Esdrás apocalypsisét, egy fanatikus zsidónak munkáját, valamint Judith könyvét csupán Jézus tanít ványainak kegyelete mentette meg az enyészettől.

A judaismus és a keresztyénség együtt éltek még, mint ama kettős lények, akiknek organismusa egy helyen összenőtt, bár egyéb részök teljesen önálló. Egymással közölték benyomásaikat, akarataikat A legféktelenebb szenvedélytől lángoló zsidó könyvet, a legtúlzóbb zelóta könyvet azonnal elfogadta a keresztyénség, fentartotta s az Ó-Testamentomban olvasta azt³ Nem tagadható, hogy a keresztyén egyház bizonyos részénél visszhangra találtak az ostrom

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bab. Talin. *Baba baltira* 14 b. V. Jós. *Appion ellen* I. 2. A *Kohéleth* XII. 11—14 versei, ugylátszik az e korban megírt *Ketubim* záró sorai.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A külömböző kiadások közötti külömbségek tanúskodnak e mellett. L. *Mekhilta* és *Sifré* Geiger kritikai megjegyzéseivel *Urntchrift und Übeneteungen dér Bibe!* Breslau, 1857.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hasonló reflexió tehető Tóbiás minden izében zsidó könyvéről, de e könyv megiratásának idejét megállapítani igen nehéz.

izgalmai, a zsidók könnyei és dühe a templom lerombolása miatt, a lázadók iránti rokonszenv; az Apocalypsis szerzője, aki valószínűleg még élt, bizonyára gyászt hordozott szivében és számitgatta Israel megtorló bosszuállásának napjait De a keresztyén öntudat már más ösvényekre tért; nemcsak Pálnak iskolája, hanem épen a mesternek családja az, mely a legrendkívülibb válságon ment keresztül és a kor igényeihez mérten alakította át azokat az emlékeket, melyeket Jézus felől megőrizett

### HARMADIK FEJEZET.

## Ébion a Jordánon túl.

A Jerusalemi keresztyén egyház, mint láttuk, élén a Jézus rorokonaival, elmenekült a borzalom városából és Pellába futott a Jordán túlsó partjára.¹ Tapasztaltuk, hogy az apocalypsis írója nehány hónap múlva a legélénkebb és a legmeginditóbb képekben rajzolja elénk azt az oltalmat, melyben Isten a menekülő egyházat részesítette s a nyugalmat, melyet az a pusztában élvezett.² Valószínű, hogy e tartózkodás több évre húzódott az ostrom után. Jerusalembe visszatérniük lehetetlen volt s az ellenszenv a keresztyén és a fariseus között már jóval élesebb színezetet öltött, hogysem a keresztyének a nemzet zömével tartottak volna Jabne és Lydda felé. Jerusalem szentjei tehát a Jordánon túl tartózkodtak. A végső katasztrófának várakozása kerítette hatalmába egész valójukat A három és fél esztendő, melyet az apocalypsis végső határidőül megszabott, a 72. év július havában járt le.

A templom lerombolása bizonyára ámulatba ejtette a keresztyéneket. Ilyesmit ép úgy nem hittek lehetőnek, mint a zsidók. Voltak perczeik, midőn elképzelték Nérót, az Antikrisztust, amint viszszatér a párthusok közül, Róma ellen vonul szövetségeseivel, azt feldúlja, azután a judeai hadsereg élére áll, megszentségteleniti Jerusalemet és felkonczolja az istenfélőket a Sión hegyén,³ de senkisem tételezte fel, hogy a templom elmúljék.⁴ Ily rendkívüli esemény önmagokból forgatta ki őket. A zsidó nemzetre zúdult csapást úgy tekintették, mint büntetést Jézus és Jakab megöletéseért⁵ Midőn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Az Antlkrísztus 29S S kőv. O.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> U. o. 408, 410.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Carm. zvb. V. 14b—153. .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. az *Antikr.* p. 405.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hegesyppos (zsidó-keresztyén) Eusebnél H. E. П., XXIII. 18. Ez eszme igen elteijedt lehetett, mert Mara, Serapion fia, ki úgylátszik nem volt keresztyén, azt szintén átvette (Cureton *Spicil. ij/r.* p. 70—74.) Ez író szerintünk a II. század második feléhez tartozik.

erről gondolkoztak, úgy találták, hogy Isten ezzel csak kiváló jóságának adta jelét kiválasztottjai iránt Azok miatt történt mindez, akikért megrövidíteni akarták a nyomorúság napjait, melyek ha még tovább tartanak, az egész emberiség kivész.¹ A gyötrő rettegés mélyen bevésődött a keleti keresztyének emlékezetébe és azzá lön reájuk nézve, amivé Nérónak üldözése a római keresztyénekre nézve «a halálos gyötrelemmé»,² a messiási napok előjátékává.

Másfelől, ugylátszik, egy számítás is sokat foglalkoztatta a keresztyéneket. A zsoltárnak e része zsongott a fejőkben: «Hallgassátok meg legalább ma, a mit nektek mondott: Megne keményítsétek sziveteket, mint Meribánál, mint a massai napokon a pusztában. Negyvenesztendeig bántott engem e nemzet, azt mondtam tehát: Tévelygő szivü nép ez és nem ismeri az én utaimat Megesküdtem tehát haragomban, hogy be nem mennek az én nyugodalmamba:<sup>3</sup> Azt, ami a zsidók lázadására vonatkozott, a makacs zsidókra alkalmazták; minthogy Jézusnak rövid, de fényes nyilvános működésétől közel negyven esztendő telt el, azt hitték, hogy ez intő szavak a hitetleneknek szólnak: «Negyven esztendeje immár, hogy várok reátok; az idő elközelget, vigyázzatok!»<sup>4</sup> Azok az egybevágó események, melyek az apocalypticus esztendőnek bekövetkezését valamennyien a 75. évre tették, a forradalomnak és az ostromnak eseményei, a láznak, a rajongásnak, az őrültségnek ama rendkívüli lángolása, mely megrázott mindenkit és betetőzésül az a csodálatos tény, hogy az embereknek ennyi nyilvánvaló jel után megvolt még az a szomorú bátorságuk, hogy ellentállottak a Jézus hivó szavának, mindez hallatlannak tűnt fel és csoda számba ment Tisztán állott előttük, hogy a pillanat elközelgett, melyben Jézus megjelenik és az idők mistériuma betelik.

A míg e megrögzött eszme uralkodott szíveik fölött és a míg Pella városát időleges menhelynek tekintették, ahol Isten maga táplálta választottjait és megvédelmezte a gonoszok gyűlöletétől,³ e helynek elhagyására, melyről azt hitték, hogy azt a menynek kinyilatkoztatása jelölte ki számukra/ egyáltalán nem is gondoltak. De midőn tisztán állott előttük, hogy az élet folytatásába kell még beletörődniök, a hitközségben mozgolódás támadt. A testvéreknek nagy száma, közöttük Jézusnak családja, elhagyták Pellát s attól

Máté XXIV. 22; Márk XIII. 20. Barnab. levele 4. L. Jézus élete 13. kiad, p. XLII. 4 jegyz. Antikr. p. 294, 295.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Thlipsis megalé, héberül sara guedola.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zsolt XCV. 7. köv.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zsid. III, 7. s köv. v. *Pál apóst,* p. LXI.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apoc. XII. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. Antikriszt. 296—297.

nehány mértföldnyire telepedtek le, Bataneában, melyet II. Heródes Agrippa¹ állított helyre, de amely hova tovább a rómaiaknak közvetlen uralma alá került E vidék akkor igen virágzó volt; városok és emlékek födték, a Heródesek uralma jótékony hatással volt és megalapította azt a fényes civilisatiót, mely időszámításunk elsőszázadától az islamig fenállott.² Jézusnak tanítványai és rokonai Kokabát választották, Asztarót-Carnaim³ szomszédságában Adraán túl⁴ és igen közel a nabatén királyság határaihoz.⁵ Kokaba csupán tizenhárom vagy tizennégy mértföldnyire esett Pellától s e két hely hitközségei hosszú időn át benső összeköttetésben élhettek egymással. Vespasiánus, Titus uralkodásától kezdve, kétségkívül számos keresztyén kereste fel Gallileát és Samariát.⁶ Galilea azomban csak is Hadrián óta találkozó helye a zsidó lakosságnak és központja a nemzet szellemi tevékenységének.

A Jézusi hagyomány ejámbor őrizői ébionim-nak «szegények-nek» hívták magokat<sup>7</sup> Hűen annak szelleméhez, aki azt mondotta: «Boldogok az ébionim»<sup>3</sup> és aki e világnak öröksége helyett a menynek uralmát és az evangyéliom prédikálását ígérte meg nekik,¹\* sajátos helyzetökre büszkék voltak, és mint a jerusalemi belső keresztyénegyház, alamizsnákból éltek.¹¹0 Láttuk, hogy Pált mennyire foglalkoztatták a jerusalemi szegények¹¹1 és hogy Jakab a «szegény» nevet, mint nemesség! czimet vette fel.¹¹! Az ó testamemtómnak szá-

<sup>&</sup>lt;sup>I</sup> Jos. Ant. XX., VII. 1.

 $<sup>^2</sup>$  L. Waddington *laser, grec. de Syrie* 2112, 2135, 2211, 2303, 2329, 2364, 2365. S főleg 2329. sz. V. *Az Apostolok* 188 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ma: Tell-Aschtereh.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ma: Deraat.

Julius Africanus Eusebnél H. E. I., VII. 14; Euseb. Caomast a Chóba szónál; Epiph. haer. XVIII. 1; XIX. 1—2; XXIX. 7, XXX. 2, 18; XL, I. LIII. 1. Epiphanes, a ki e vidéken utazott, egész pontosan határozta meg Kokaba fekvését és helyreigazította Julius Africanus és Eusebius pontatlanságait. Helytelenül tették fel, hogy itt Kokab-róX lenne szó Damascustól négy mértföldnyire délnyugat felé. Epiph. XXX. 2, 18; XL. 1. ellenmondanak ennek, külömben is e hely nem tartozott Batanéához. Még kevésbbé gondolhatunk a számtalan Kokab nevű falukra Antilibanonon és a Jordánon túl nyugatra és a Genesis XIV. 15. Khobájára. Kruse (Comment. zu Seetzen's Reisen p. 15, 25, 36, 37, 189, 140. v. op. XVII., XVIII., XIX.) ami Kokabánkat Ktébével vagy Kotéibével azonosítja. Hibbére is lehetne gondolni, Ktébétől két mértföldnyire délnek. L. Van De Velde és Wetzstein térképét.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. fent

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A görögben ptáchoi I,. Jézus élete p. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Máté V. 3; Luk. VI. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Máté XI. 5; Luk. IV. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Epif. XXX. 17.

II Gal. II. 10; Ősei. XI. 29; Róm. XV. 25, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Jak, II, 5—6.

mos helyén, ahol az «ébion» istenfélő embert s kiteriesztőleg zsidó pietismnst jelent, Israel szentjei, szegények, jámborok, alázatosak, megvetői a világnak, de Istennek szeretett népe, e czimeket alkalmazták a sectára. 1 E szóhoz «szegény» a gyöngédség árnyalata fű-. ződött, mint amidőn mi azt mondjuk: «kedves kis szegényem.\* — «Istennek szegénye,» akinek nyomorúságáról, megaláztatásáról a próféták és a zsoltárosok beszéltek s jövendőbeli méltóságát hirdették, ez volt ama symbolicus kifejezés, mely alatt a Jordánon túl fekvő pellai és kokabai kicsiny egyházat, mint a jerusaleminak folytatóját, értették. Valamint a régi héber nyelvben, e szó: ébion methaphorikus értelmet nyert és alatta Isten népének istenfélő részét értették;² ép úgy a batanaei jámbor kicsiny gyülekezet, úgy tekintve magát, mint aki egyedül képviseli az igazi Israelt, «Istennek Israeljét,»<sup>3</sup> a mennyei uralom örökösét, szegénynek, Isten előtt drágának nevezte magát Ébion tehát igen gyakran collectiv<sup>1</sup> értelmű, majdnem úgy mint: Israel, vagy mint nálunk az efféle személyesítés: «Bonhomm Jakab.» A távol eső egyházak előtt, melyekre nézve a batanéai jámbor szegények csakhamar idegenekké váltak, az Ébion egy oly egyéniséget jelentett, aki állítólagos alapítója az ébionita sectának.5

A batanei lakosság többi része a secták tagjait «nazarénusoknak» vagy «nazorenusoknak» hívta.<sup>11</sup> Tudták, hogy Jézus rokonai, legelső tanítványai Názárethből és annak környékéből valók; a származási hely után nevezték el őket<sup>7</sup> Feltételezték és talán nem ok nélkül, hogy a «nazarénus» szó főleg Bataneába menekült gallilei keresztyénekre<sup>8</sup> illik, mialatt az ébionim alatt tovább is a jerusalemi istenfélő koldusokat értették.<sup>9</sup> Bármiként legyen is a «nazaré-

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Zsolt IX. 19; XL. 18; LXX. 6; LXXXVI. 1; CVII. 41; CIX. 22; CXIII. 7; Ámos II. b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A fenti zsoltárok: Ezsaiás XXV. 4; XXVI. b; XLI. 17; Jerem. XX. 13; ugyanez áll a dal és az ani vagy anav szavakról. L. Zsolt. IX., X. és Jézus élete p. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gal. VI. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Epiph. haer. XXX. 18.

<sup>5</sup> L. Jézus élete p. 189. Azon atyák sorozatához, akik egy külön Ébion létezésében hittek, tedd hozzá pettaui Victorint Bibi. max. Patrum III. p. 418. és Ignat, interpolálóját ad Philad. 5. §. Hegesippos érvelése (Eus. H. E. IV., XXII. 5.) magyarázza meg a tévedést. így maga Hegesippos is egy Masbotheust tételez fel, hogy a masbotheusok kifejezést megfejtse.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. *Apóst.* 235.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Epiph. haer. XXIX. 1, 4, 5, b. Julius Africanus Eusebnél H. E. I. VII. 14. Helytelen és a héber helyesírás nem ismerésére vall az, ha e szó és a *nazirok* ascetismusa közt bizonyos összefüggést keresünk.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. *Antikr.* p. 278.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Gal. II. 10., X.

nus» szó a keleten mindig a keresztyént jelentette genericusan. Mahomed csak e nevet ismerte és a musulmánok ma is azzal élnek. Bizár ellentét révén, a nazarénus ép úgy, mint az ébionita, bizonyos időtől kezdve¹ a görög vagy a latin keresztyénekkel ellentétes szellemű keresztyént jelentett A keresztyénségben is megtörtént az, ami majdnem minden nagy mozgalomban megtörténik; az új vallás alapítói az ahhoz társult idegen elemek szemében csupán maradiak, eretnekek; azokat, akik magvát képezték a sectának, elkülönözték és mintegy kiakolbolitották. Az ébion czim, melyet viseltek, s amely előttök a legmagasztosabbat jelentette, sértő kifejezés és Syrián kívül a veszedelmes sectariussal egy értelmű; gúny tárgya lett mindenfelé és a szellemi szegénységet»² oltották bele csufondárosan. A «nazarénus» ős elnevezés, a IV. századtól kezdve — legalább az orthodox katholicus előtt — fél-keresztyént, eretneket jelentett³

E sajátszerű félreértés érthető lesz, ha figyelembe vesszük, hogy az ebion im és a nazarénusok hűek maradtak a jerusalemi egyház és Jézus testvéreinek kezdetleges szelleméhez, akik Jézusban csupán prófétát láttak, akit Isten Israelnek megszabadítására hivott meg, míg a Pál iskolájából kikerült egyházak szemében Jézus hova-tovább Isten megtestesülésének alakját öltötte magára. A hellén keresztyének szerint a keresztyénség olyformán lépett a Mózesvallás helyébe, mint egy magasabb vallás az alacsonyabb helyére. A bataneai keresztyének szemében eféle állítás istenkáromlás számba ment A Törvényt nemcsak nem tartották eltöröltnek, hanem azt kétszeres hévvel töltötték be. A körülmetélést kötelezőnek tekintették; a szombatot a vasárnappal egyaránt megülték;¹ a mosakodásokat s az összes zsidó szokásokat pontosan végezték.⁵ Nagy gonddal tanulták a zsi-

<sup>1</sup> Csakis Epiphanes után.

Orig. De princ. IV. 22. (Opp. I. 183) Contr. Cels. II. 1; Orig. Philocalidja I. 17; Euseb. H. E. III. XXVII. 6; Ignácz interpolátora ad Phil. 8. §. Epiph. XXX. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Epiph. haer. XXIX. és XXX. *Resp. ad Arae. et Paul* a végén. Az ebionitn és a nazarénusok azonosságát sejtette Epiphanes haer. XXX. 1—2; majd félreismerte azt. Alig van valami zavarosabb ez egyházi atya rendszerénél, a kit orthodox fanatismusa megtévesztett. Jóllehet a nazarénusok alatt tisztán zsidókat ért, (haer XVIII.) a hasonlóságok, melyeket köztük és az ossének között keres, (haer. XIX.) felületesek. Sehogysem akarja belátni, hogy a judaisáló sectariusok, a kiket megvet, egyenes leszármazó! lennének a Jézus családjának és valódi tanítványainak. Julius Africanus sorai Eus. H. E. I., VII. 14. minden pontatlanságuk mellett is a nazarénusokhoz osztják be Kokabát és Jézus rokonait. Kokabához háromféle, alapjában azonos secta fűződik: a nazarénusoké, az ebionim, a *desposünoi*. A nazarénusok és a *nosairis* vagy *ansari* közötti rokonság minden alapot nélkülöz.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Euseb. H. E. III. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Justin Dial cum. Trjph. 47, 48; Ireneus. I. XXVI. 2; III., XXI. 1; IV. XXXIII. 4; Tertull. Praetor. 33; De carae Christi 4; Orig. Adv. Celsum. I. 2;

dónyelvet¹ s a bibliát zsidóul olvasták. Kánonjuk a zsidó canon; lehet, hogy abban már önkényes selejtezéseket ejtettek meg.²

Jézus iránti csodálatuk nem ismert határt; kiválóan az igazság prófétájának tartották, Messiásnak, Isten fiának, Isten kiválasztottiának; hitték, hogy feltámadott; de erre nézve megmaradtak a zsidó felfogás keretében, melyszerint egy ember-isten képtelenség. Jézus az ő gondolatuk világában egyszerűen ember, Józsefnek fia, aki ép úgy született, mint más ember — minden csoda nélkül.<sup>3</sup> Születését a sz. Lélek közbenjárása révén kimagyarázni csakis később kezdték.\* Többen úgy vélekedtek, hogy azon napon, melyen őt Isten fiának fogadta, az isteni Lélek vagyis a Krisztus szállott reá galamb alakjában,<sup>5</sup> úgy annyira, hogy Jézus csupán megkereszteltetése után lett Istennek fia s a sz. Lélek fölkentje j'1 Mások, a budhaista felfogáshoz közeledve azt hitték, hogy őt Messiássá, Istennek fiává az ő tökéletes volta, fokozatos fejlődése,7 Istennel való egyesülése avatta és főleg az, hogy minden erejével a Törvénynek a maga egészszében leendő fentartásán munkált E nehéz feladatot, szerintük, egyedül Jézus oldotta meg. De sarokba szorittatva, elismerték, hogy bárki, aki ily tökélyre emelkedni képes, egy polczon áll Jézussal.

A Jézus életéről szóló elbeszéléseikben természetesen minden áron úgy tüntették fel őt, mint aki a Törvényt egészben betöltötte; helytelenül avagy helyesen, e szavakat adták a szájába; «Nem azért jöttem, hogy a Törvényt eltörüljem, hanem hogy azt betöltsem.» Végül sokan, a gnostikus és a Kabbalista eszméknek hódolva, egy elsőrangú arkangyalt<sup>11</sup> láttak benne, Istennek legelső teremtett an-

v. ö. 1, 65. De principiis 1. IV. c. 22; Phiiosophumena VII. 8, 34. (h. ö. Theodotost, az ebionita másolót ibid. VII. 35); X. 22; Constitut. Apóst. IV. 6; Euseb. H. E. III. 27; \I. 17. Epiph. haer. XVIII. 1; XXIX. 5. 7, 8, 9; XXX. 2, 3, 13, 16, 17, 18, 21, 32; Theod. Haeret fab. II. 1; Philaster De haer. 8; sz. Jerom. Ezsaids I. 12; Vili. 14; IX. 1; XXIX. 20; «. Atdté prol.; De viris Hi. c. 3; sz. Ágostonhoz irt levél 89 (74) Martianay IV'. 2. c. 617. s köv. ol. és sz. Ágoston válasza ibid. p. 630 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hegesip. Eusebnél H. E. IV., XXII. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Epiph. haer. XXX. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Epiph. XXX. 2, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Epiph. XXX. 3, 13, 14, 16, 34, Euseb. H. E. III. 27; Origin. *Cont. Celt.* 1. c.; Theodoret 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Epiph. XXX. 16; *Héber ev.* Hilgenfeld p. 15, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Héber ev. Hilg. p. 15, 16.

<sup>7</sup> Kata prokopén. Epiph. XXX. 18., Euseb. H. E. Ill; XXVII. 2. V'. ö. Jésoús proekopten Luk. II. 52. Samosati Pál ugyan e kifejezéssel élt (Ek proköpés)., sz. Athanás De synod. 4. (Opp. I k. 2 r. p. 739). Justin diai. 47. (eklogé).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Héb. ev. 16. 21, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Epiph. XXX. 3, 16; Hernias *Pásztora* Simil V. 4; VIII. 1, 2; IX. 12; X. I, 4. A Syriában sűrűn előforduló következő formula XMG. e három szó-

gyalát, akinek Isten hatalmat adott az összes teremtett dolgok fölött és különös megbízást arra, hogy eltörölje az áldozatokat.

Egyháziakat \* zsinagógák »-nak, papjaikat «zsinagógafők »-nek hívták.¹ Hús ételekkel nem éltek² és a hasidim önmegtartózkodó sanyargatásait pontosan betartották, sanyargatásokat, melyeknek, mint tudjuk, Jakabnak, az Úr testvérének szentségében a legnagyobb rész jutott Ez a Jakab volt előttük a szentség tökélye.³ Pétert szintén kiváló tiszteletben részesítették.⁴ Apocryph mennyei kijelentéseik is e két apostol neveit viselik.⁵ Ellenben nem volt oly átok melyet Pálra ne szórtak volna. Elnevezték «a tarsusi embernek», «a hitehagyottnak; 1 a legnevetségesebb történeteket beszélték felőle: megtagadták tőle a zsidó jelleget s azt vitatták, hogy atyai vagy anyai ágról, de mindenesetre pogány elődöktől származott.\*·' Egy oly valódi zsidó, aki a törvény eltörléséről beszél, képtelenségnek tűnt föl előttük.

Ez eszme és szenvedélykörből egész irodalom fog kikerülni csakhamar. Kokaba jámbor sektariusai mindig hátat fordítottak a nyugatnak. Tekintetük Jerusalem felé irányult mindig, a melynek csodás újjászületésében kétségkívül hittek. «Az Isten lakóháza,» így hívták a várost és minthogy imáikban is felé fordultak, hinnünk kell, hogy azon imádatszerü hódolattal csüngtek. Az élesen látó szem észrevehette már, hogy Kokaba szentjei arra az útra léptek, mely az eretnekséghez vezet s hogy azokkal, mint világiakkal fognak bánni egy napon abban a lakóházban, melynek alapjait ők vetették meg.

A nazarénusoknak, az ebionim, Jézus rokonainak keresztyénségét tényleg áthidalhatlan külömbség választotta el attól a keresz-

ből eredhetett: *Christos, Midinél, Gabriél,* és úgy lehet, zsidp-keresztyén. L. Waddington *Inscr. graec. de Syrie* 214S, 2660, 2663, 2665, 2674, 2691; *Mission de Phénicie* 592, 593; de Rossi *Bull di archeol. crist.* 2 sor, 1 k. (1870). 8—31, 115—121.

- <sup>1</sup> Epiph. XXX. 18. Általános szokás volt ez Syriában, még a kevésbbé judaizáló sektáknál is. *Synagogé Markiónistón* Deir-Aliban, Daiuascustól egy napi járóra délnek (Waddington *tnscr. de Syrie* 2558 p. 318-ból. Ugyanígy volt ez Egyptoniban is V. Zoega *Cotai, cod. copt. Mus. Borg.* p. 380, 19 s. 393, 21 s. 398, 10 s. 399, 12 s.)
  - <sup>1</sup> Epiph. XVIII. 1; XXX. 15, 18.
  - <sup>2</sup> Epiph. XXX. 2, 16; az ál Kelemen-féle homéliák elöljáró levelei.
  - <sup>3</sup> Epiph. XXX. 15, 21.
- <sup>4</sup> Epiph. XXX. 16; ál Kelém. hont, elölj, levelei. Sacy: *Chrest. arabe* p. 306, 346.
- <sup>6</sup> Irén. XXVI. 2; III, XV. 1; Euseb. H. E. III. 27; Epiph. XXX. 17, 25; Theod. *Haeret. fab.* II. 1; sz. Jerom. *In Matth.* XII. init; L. *Pdl apóst*, p. 299 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Iréneus I, XXVI. 2.

tyénségtől, mely utóbb diadalmaskodott Jézus közvetlen hívei előtt nem a judaismus helyettesítéséről volt szó, hanem arról, hogy az a Messiás trónralépte által betetőztessék. A keresztyén egyház előttük nem egyébb, mint egyszerű gyülekezete a hasidimiiek, az igazi izraelitáknak azon tény elfogadásával, mely egy nem sadduceus zsidó előtt nagyon is lehetőnek tűnhetett fel, tudniillik, hogy Jézus, akit megfeszítettek és aki feltámadott, volt a Messiás, aki rövid idő múlva eljövend, hogy a Dávid trónjára üljön és a jövendöléseket betöltse. Ha azt mondották volna nekik, hogy a judaismussal szakítottak, ez ellen bizonyára hangosan tiltakoztak és azt állították volna, hogy ők az igazi zsidók, a mennyei Ígéreteknek örökösei. Lemondani a mózesi törvényről az ő nézpontjuk szerint annyi, mint elszakadni a hittől. Abban a meggyőződésben éltek, hogy hitök a judaismusnak teljes diadala és nem egy új vallás, nem eltörlője annak, melyet a Sión hegyén hirdettek ki.

A szent városba visszatérniük tiltva volt; minthogy azonban reményelték, hogy az akadályok nem lesznek tartósak, a menekülő egyház jelentős tagjai továbbra is hitközséggé alakultak és a jerusalemi egyháznak nevezték magokat.¹ A pellai tartózkodás óta² Jakabnak, az Úr testvérének helyét újból betöltötték és utódját természetesen a mester családjából vették. Alig van valami homályosabb annál a szerepnél, melyet Jézusnak testvérei és unokatestvérei Syriának zsidókeresztyén egyházaiban játszottak.³ Bizonyos jelek⁴ annak föltevésére indítanak, hogy a jerusalemi egyház feje bizonyos ideig Juda, az Úrnak és Jakabnak fivére volt. Azonban mily körülmények között? — megmondani nem könnyű. Az, akit a hagyomány Jakabnak közvetlen utódjaként nevez meg a jerusalemi egyház élén, Simeon, Clopasnak fia volt⁵ Jézusnak testvérei 75. körül valószínűleg

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Úgy mint napjainkban a maroniták pátriárkája a Libanonban mindig «Antiochia pátriárkájának» hívja magát, bár a maroniták már századok óta oda hagyták Antiochiát.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Euseb. H. E. III. 1, V. *Chron.* Néró 7 éve. A két szöveg közötti ellenmondás csupán látszólagos. A későbbi tény anticipálva van.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. a függeléket e könyv végén.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Főleg a Hegesippos által elbeszélt episód Eusebnél II. E. III. 32. L. hairetikón tines Eusebnél III, XXXII. 2, 3, 6, összetévesztése Judának és Simonnak (lásd alább) Simeon püspöksége nagyon hosszúra nyúlik, ha az 72-ben veszi kezdetét. Hegesippos még 120-ban is, mint élőt kénytelen őt feltüntetni (Euseb. III, XXXII. 3). Eusebius beismeri, hogy ajerusalemi püspökök névjegyzéke nem bir nagy hitelességgel (H. E. IV. 5.) E névjegyzék (Eusebius Krónikájában Hadnán 7 éve és Ani Sámuelben) nem valószínű, így 33—105-ig Jerusalemnek csupán két püspöke. 105—122-ig tizenhárom lett volna.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hegesippos Euseb H. E. III. XXXII. 3, 6; IV, XXII. 4. Euseb. III, 1, 22, 35; IV. 5; Euseb. Chron. Néró 7-ik éve; Constitut. apóst. VII. 46.

mindnyájan elhaltak már. Juda után gyermekek és unokák¹ maradtak. Az egyházfőt előttünk ismeretlen okokból nem a Jézus testvéreinek leszármazol közül vették. A keleti örökösödés elvét követték. Simeon, Clopasnak fia, lehetett az utolsó Jézusnak vérszerinti unokatestvérei közül, aki még élt. — Ó láthatta és hallhatta Jézust — gyermek korában.² Bármiként történt is a Jordánon túl, Simon a jerusalemi egyház fejének és azon kiváló hatalmi eszközök örökösének tekintette magát, melyekkel e czímen Jakabot, az Úr testvérét, felruházták.

A legnagyobb bizonytalanság környezi a száműzött egyháznak (vagy helyesebben az egyház egy részének) visszatértét az egyaránt bűnös és szent városba, mely keresztté feszítette Jézust és mindamellett jövendő dicsőségének gyúpontjává volt válandó. A visszatérés ténye nem kétséges;³ de annak ideje ismeretlen. Szigorú számítás mellett visszalehetne menni azon pillanatig, midőn Hadrian a város újjáépítését elhatározta vagyis 122-ig.' De valószínűbb, hogy a keresztyének kevéssel Judeának teljes pacificatiója után tértek oda vissza. A rómaiak bizonyára engedtek szigorukból oly békés emberekkel szemben, aminők Jézusnak tanítványaik voltak. Egy-két maroknyi ember igen szépen ellakhatott a Sión hegyén, a dulás által megkímélt⁵ lakóhelyeken, anélkül, hogy ezért a város rom és pusztaság számba menni megszűnt volna. A 10 Fretensis légió már magában is bizonyos számú lakosságot képezett. A Sión hegye, mint már mondottuk, a város általános kinézésétől elütő képet mutatott

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hegesippos Euseb. III. 19, 20. L. a függeléket a könyv végén.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eusebius megerősíti ezt (H. E. III. 32) és a Hegesippos által Simeonnak tulajdonított 120 esztendős életkor (Eusebnél u. o.) teljesen egyszerűvé tenné a kérdést, ha e nagy kor elfogadható lenne. Valószínű, hogy Clopas fiatalabb volt, mint fivére József és hogy fiai felényivel fiatalabbak voltak, mint Jézus és ennek testvérei. E tekintetben biztos adatunk van Jakabra vonatkozólag, aki a Cleophidák legidősebbje lehetett s akit ho mikros-nak neveztek, hogy hasonnevű unokabátyjától inegkülömböztethessék.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Epiph. *De mensuris* c. 14, 15. Máté XXVII. 8. és a Hegesippos adata Eusebnél П. XXIII. 18. a keresztyéneknél otthonos ismeretet tételeznek fel Jerusalemről a Titus-féle ostrom után.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> E nézetet támogató érv abban összpontosul, hogy Hadrián a várost ddaphismendn találta, az Epiphanes által felsorolt oikismata kivételével. De az idaphismem'n kielégítő pontosságú jelleget ölt, ha föltesszük, hogy a visszatért keresztyén lakosság nem volt ugyan számos és a romok üregei között lakott. Eusebius adatai (Demonstrál, evang. Ill, V. 124; H. E. HI. XXXV.) a jerusalemi egyház folytonosságáról egészen Hadrián háborújáig csakis egy részleges visszatérés révén fejthetők meg. Egy felette hosszúra nyúlt in parlibus nehezen lenne érthető.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Epiphanes 1. c. V. ö. sz. Jeromos. *Epist. ad Dard.* Opp. II. k. 610. old. kiad: Martianay.

Az apostolok étkező háza,¹ több más épület s különösen hét zsinagóga sértetlenül állott ott, mint különálló omlatag viskó, melyeket egészen Constantinusig használtak. Sértetlenül maradtak fent és Ézsaiás e versére emlékeztettek: És ott maradt elhagyatva Sionnak leánya, mint a kunyhó a megszedett szöllőben.»² Itt települt le, mint hihető, ama kicsiny colonia, mely folytatása volt a jerusalemi egyháznak. De ép' úgy feltehető, ha tetszik, az is, hogy az a Jerusalemet környező zsidó falvak egyikében székelt, minő Béther, melyet eszményítve a szent várossal azonosítottak.³ Annyi mindenesetben áll, hogy a Sión hegyi egyház egész Hadrianig igen kevés tagot számlált. A jerusalemi egyházfői czím, ugylátszik, csupán tiszteletbeli pontificatus volt, tiszteletbeli elnökség — valódi lelkipásztori működés nélkül. — Jézusnak rokonai nagyrészt a Jordánon túl maradtak.

Azon körülmény, hogy ily kiváló egyéniségeket bírnak körükben, rendkívüli büszkeséggel töltötte el a bataneai egyházakat\* Valószínű, hogy a jerusalemi egyháznak menekülésekor Pella felé, a «tizenkettő» vagy is a Jézus által meghívott tanítványok közül nehányan, például Máté, még éltek és a menekülőkkel tartottak.<sup>5</sup> Az apostolok közül egvik-másik fiatalabb lehetett Jézusnál s következéskép nem nagyon öreg e korban, melyről szólunk.<sup>11</sup> Az adatok azomban, melyekkel az egy helyen állandóan tartózkodó apostolok felől, azokról, akik Júdeábán maradtak és nem követték Péternek és Jánosnak példáját, bírunk, oly hiányosak, hogy ezt bizonyosra vennünk nem lehet. A «Hét» vagy is a legelső jerusalemi egyház által választott diakon kétségkívül szintén elhalt már vagy szétszóródott Jézusnak rokonai örökölték az egész tekintélyt, melylyel az alapitó által meghívottak, az első asztalkor tagjai bírtak. A 70-ik évtől közel 110-ig ők igazgatják tényleg a jerusalemi egyházat és képezik némileg a keresztvén senatust<sup>7</sup> Főleg Clopasnak családja élvezett általánosan elismert tekintélyt ebben az ájtatos körben.<sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. ö. jerusalemi sz. Cyrill., Catech. XVI. 4. Vogüé, les Eglises de térré sainte p. 323.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ezsaiás I, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eusebius is a Béther poüorkiaA. úgy tekinti, mint Jerusalemnek poliorkia-yiA. (lásd Revue hist. I, П. p. 112 s köv.) A római martyrologia (7. Kai. Octob.) Cleophast Emmausban (Nicopolis) halatja meg, ez azomban tévedés V. Luk. XXIV. 13, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Eus. H. E. III, 11. 19, 20, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hegesipp. Euseb. H. E. III. 32. fölteszi, de nem biztosan. Eus. H. E. III, 11; *Denionstr. erang.* VI, XVIII. p. 287. szintén fölteszi.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Máté XVI. 28; Márk. IX. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Heges. Eus. H. E. Ill, XX. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ugyanaz *ibid.* III. XXXII. 6.

Jézusnak e rokonai istenfélők, szelíd, szerény, munkás emberek<sup>1</sup> voltak; hűek azokhoz a szigorú szabályokhoz, melyeket Jézus a szegénységről előirt;- de egyben kifogástalan zsidók, akik e czimet «Israelnek gyermeke mindenek fölé helyezték.3 Nagy tisztelettel vették őket körül és olv névvel ruházták fel. (lehet: m a r a n i i n vagy moranoié) melynek a görögben a dcsposynoi felel meg. Nagy ideje, kétségkívül már Jézus életében tételezték fel, hogy Jézus Dávidtól származott,<sup>4</sup> minthogy elfogadott nézet volt, hogy a Messiás a Dávid családjából fog előállani. Az efféle leszármazásnak feltételezése Jézusnál<sup>5</sup> felkavarta annak egész családját. Ezek a jámbor emberek tele voltak előítéletekkel és kissé hiúk valának.'1 Azon látjuk őket egyre dolgozni, hogy egy leszármazási táblázatot állítsanak össze, olyat, mely valószínűvé tenné azt a szelíd csalást, melyre a keresztyén legendának szüksége volt. Rendkívüli akadályokra bukkanva, a Heródes-féle üldözések mögé menekültek, melyek szerintük megsemmisítették a geneologicus táblázatokat Egyetlen megállapodott rendszer sem nyert túlsúlyt e tekintetben. Majd azt állították, hogy a munka emlékezet után készült, majd azt, hogy azt régi krónikákból másolták. Beismerték, hogy megtették mindazt, amit legczélszerübben megtehették. »<sup>7</sup> E geneologiából kettő maradt reánk, az egyik a Máté nevét viselő evangyéliomban, a másik Lukács evangyéliomában és ugylátszik, hogy ezek közül egy sem elégítette ki az é b i o n i m-kat, mert az ő evangyéliomukban nem volt meg egy sem és e geneologicus táblázat ellen mindig erős tiltakozást tapasztalunk Syria egyházaiban.8

E mozgalom, bármily ártatlan volt is a politikára nézve, gyanút keltett. Úgylátszik, hogy a római hatóság nem egyszer éber szemmel kisérte Dávid valódi vagy állítólagos leszármazott<sup>9</sup> Vespasián hallott beszélni reményekről, melyeket a zsidók ősi királyi családjóknak egy titokzatos képviselőjére alapítottak.<sup>10</sup> Nehogy ez újabb fölkelésekre szolgáljon ürügyül, mondják, felkutatni rendelte mind-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ugyanaz *ibid*. III. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Héb, ev. Hilg. p. 16, 17, 25; Recognit. II. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eszménye ennek Jakab I,. a neki tulajd. levelet. *Antikr*. III fej.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. *Jézus élete* p. 246. A legenda 58 ban már bizonyosan közkézen forgott. V. *Rám.* I. 3; *Zsid.* VII. 14; *Apoc.* V. 5. jegyz: Márk. X. 47, 48; XI. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A Dávid családjára támaszkodó előítélet igen élénk 100 körül. *Jerus*. Talm. *Kilóim* IX; 3; (Derenb. p. 349.)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Phanétióntes (Jul. Afr. Euseb. H. E. I—VII. 11.)

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Eis hoson exiknounto Jul. Afr. Eus. H. E. I, VII. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. *Jézus élete* 250. Jézusnak királyi eredetét a zsidók a III. század kezdetétől ismerik el. Bab. Talm. *Sanhedrin* 43. (Derenb. p. 349, 2. jegyz.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Jézus élete 246—247. (13. kiad.)

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> L. Antihrisztus p. 490.

azokat, akik ez ághoz tartozni látszottak, vagy akik e leszármazással dicsekedtek. Ez sok zaklatásra adott alkalmat, s azok, úgy lehet, a jerusalemi egyháznak Bataneába menekült fejeit is érinthették<sup>1</sup> A nyomozások még nagyobb szigorral újultak meg Domitián alatt.

Arra az óriási veszélyre, melyet a bölcső korát élő keresztyénségre e geneologicus és a királyi leszármazásra támaszkodó előítéletek rejtettek magokban, nem szükséges reá mutatnunk. Keresztyén nemesség volt alakulóban. A politikai élet terén a nemesség maidnem szükséges az államra nézve, lévén a politika durvább küzdelmekkel tele, melyek azt inkább anyagias, mint ideális dologgá gyúrják. Az állam valóban csak akkor erős, ha ügyeinek vezetése, képviselete, oltalma bizonyos számú s a hagyomány kiváltságára támaszkodó családnak áll kötelességében és érdekében. De az eszmei élet keretében a születés semmi; kiki annyit ér ott, amennyit az igazságból felfedez, amennyit a jóból megvalósít. A vallási, irodalmi, erkölcsi czélra irányuló intézmények elvesznek, mihelyt valódi, osztály és örökösödési tekintetek kerekednek föléjök. Jézusnak öcscsei és unokaöcscsei elveszejtették volna a keresztvénséget, ha Pálnak egyházai már nem bírtak volna oly erővel, hogy gátat vessenek ez aristokratia elé, mely arra irányult, hogy tiszteletre méltónak egyedül önmagát jelentse ki és hogy az összes áttérteket lenyűgözve tartsa. Az izlam terén felmerült Abdákéhoz hasonló igények keltek volna életre. Az izlam bizonyára elveszett volna a próféta családja által támasztott akadályok súlya alatt, ha a Heggira I. századában lezajlott harczok eredménye nem szorítja le a második helyre mindazokat, akik az alapítóhoz igen közel állottak. Egy nagy ember igazi örökösei azok, akik folytatják művét és nem vérszerinti rokonai. Ha a Jézusra vonatkozó hagyományt saját tulajdonának tekinti, a nazarénusok kicsiny köre bizonyára elenyészik. Szerencsére e szűk kör korán feloszlott: Jézusnak rokonai csakhamar elfeledve maradtak ott a Hauran mélyén. Minden jelentőségöket elvesztették s átengedték Jézust az ő igazi családjának, az egyedülinek, melyet elismert, azoknak, akik «hallgatják az Istennek beszédét és megtartják azt».\* Az evangyéliomokban sűrűn előforduló ama helyek, melyek kedvezőtlen színben<sup>3</sup> tüntetik fel Jézusnak családját, úgy lehet, abból az ellenszenyből erednek, melyet a desposyni nemesi igényei keltettek magok körül.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Euseb. H. E. III. 12. Hegesippos utáu; Oros. VII. V. ö. Euseb. H. E. III. 19, 20, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lukács XI. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. Jéeus élete p. 1 39, 160.

### **NEGYEDIK FEJEZET.**

## A zsidók és a keresztyének közötti viszony.

Bataneának és Galileának e teljesen héber egyházai sűrűn érintkezhettek a zsidókkal. A Talmud hagyományokban ez a gyakran előforduló kifejezés: minim, mely annyi, mint «eretnekek»¹ egyenesen a zsidó-keresztyénekre vonatkozik. A minim e hagyományokban olyan varázslófélék, lelki orvosok, akik a Jézus nevének erejével és a szent olajjal gyógyítják a betegeket Jusson eszünkbe, hogy Jakab apostol maga is ezt irta elő egyik követendő szabályul.<sup>2</sup> A gyógyítás e neme, valamint az ördögűzés, fő eszközként szerepelt Jézus tanítványainak kezében a hittérités terén, főleg, midőn zsidókról volt szó." A zsidók elsajátították e csodás gyógymódot s egészen a III. századig találkoznak zsidó orvosok, akik a Jézus nevével gyógyítanak.<sup>4</sup> Az efféle nem lepett meg senkit. A naponként előforduló csodákban vetett hit oly erős volt, hogy a Talmud előírja az imát is, melyet mindenkinek elmondani kell, ha vele «különös csodák» történnek.<sup>3</sup> Jézusnak csodatevő hatalmába vetett hite mellett a legerősebb bizonyíték épen abban áll, hogy családjának tagjai és legvalódibb tanítványai bírtak a csodatevésnek némileg különleges erejével. Igaz, hogy' ugyanez okoskodás révén ahhoz a következtetéshez is elkeltett jutni, hogy Jézus korlátolt felfogású zsidó volt, ami el nem fogadható.

A judaismus ölében külömben két irányzat lakozott, mely reá nézve a keresztyénséggel szemben két ellentétes viszonyt teremtett.

 $<sup>^{\</sup>rm J}$   $\it Minő\'ei$  szent Jeromosnál.  $\it Epist$  ad  $\it Augustum$  89 (74), 623. o. (IV. k.) 2. rész.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. az Antikrisztus SS—57. ol. Tosifta *Cholin* IL, Bab. Talmud *Aboda tara*, 17a, 27b; Justin. *Diai*, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lásd a Caphar-Schekaniai Jakabra vonatkozókat alább p. 533. s köv. és Aquila példáját Epiph. De mens. 15. így volt ez a IV. században is. Lásd Epiphanes sajátszerű elbeszélését haer. XII. 4, 12. V. ö. Quadratus sz. Jeromosnál De vir. ill. c. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jer. Talm. Aboda sara II. 2. (40 d.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bab. Talm. *Berakoth* 54 a, 56 b, 57 a.

A Törvény és a próféták a zsidó népnek két sarkpontjai maradtak mindig. A Törvény hozta létre ama bizar scolastikát, melyet h a 1 a k anak neveztek s a melyből a Talmud származott A próféták, a zsoltárok, a költői könyvek lángoló s népies prédikácziót leheltek s ez az, amit agadának hívtak, szó, mely egyben a szenvedélytől duzzadó meséket, minő a Judith könyve és az apocryph apocalypsiseket is felöleli, melyek izgalomba tartották a népet A mennyire megvetőleg viselkedtek Jabné casuistái Jézusnak tanítványaival szemben, az agadisták ép oly rokonszenvet mutattak irántuk. Az agadistákat a keresztyénekhez közös érzelemként a pharizeusok iránti ellenszenv, a prófétai könyvek messiási fejtegetéseinek előszeretete, önkényes exegesis fűzte, mely a középkor prédikátorai által használt írásmagyarázati modorra emlékeztet és a Dávid fiának közeli uralmába vetett hit. Valamint a keresztyének, az agadisták is azon dolgoztak, hogy a patriárchalis család geneologiáját az ősi dynastiával hozzák kapcsolatba. 1 Miként azok, a Törvény terhén enyhíteni igyekeztek ők is. Jelképies magyarázati! rendszerük, mely egy codexből erkölcsi szabályokat tartalmazó könyvet formált, a hittudori szigor felhagyásának nyílt bevallása volt.' Ellenben a halakisták, mint frivol emberekkel bántak az agadistákkal (és a keresztvének az ő szeműkben agadisták voltak), akik előtt az egyedüli tanulmány, a Thora ismeretlen.' Az erkölcsi világ két ellenlábasává formálódott ilyen formán a talmudismus és a keresztyénség; gyülölkedésök naponként erősbült Az ellenszeny, mely a keresztyének szivében Jabné casuistikájának szőrszálhasogató tanulmányai iránt lakozott, lángoló vonásokkal van megírva az evangyéliumokban.

A talmudista tanulmányokat alkalmatlanná az önhittség és a világi elem iránti megvetés tette. «Köszönöm neked örökkévaló, Istenem, mondotta az iskolából kilépő tanuló, hogy a te kegyelmedből az iskolát jártam a helyett, hogy úgy cselekedtem volna, mint azok, akik az árucsarnokok küszöbeit koptatják. Én is felkelek, mint ők, de azért, hogy a Törvényt tanulmányozzam és nem azért, hogy hitvány vágyak után fussak; sanyaruságot mérek magamra én is, mint ők, de én elveendem jutalmamat Egyformán futunk; csakhogy én, én a jövendő élet után, mialatt reájok a bukás örvénye vár.»<sup>4</sup> íme ez az, ami annyira sértette Jézust és az evangyeliomok kiadóit, ime ez sugalmazta e gyönyörű szavakat: «Ne ítéljétek, hogy megne ítéltessetek,» e példabeszédeket, melyek az egyszerű, csupa SZÍV em-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jer. Taliu. Schabbath XVI. 1. (föl. 15 c.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Derenburg *Palest*, p. 349, 352—354.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Derenb. op. cit. 350, 352.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bab. Talm. Berakott 28 b.

bért a gőgös hittudós fölé helyezik, Miként Pál apostol, a casuistákban ők is oly embereket láttak, akik csak kárára vannak a világnak, midőn a kötelességeket túlcsigázzák azon határon, melyet ember elviselni képes.<sup>2</sup> Minthogy a judaismusnak alapját az az állítólagos tapasztalati tény képezi, hogy az emberrel itt alant érdemei szerint bánnak, egyre a megítélés forog eszébe, mert Isten útjainak méltányos volta csupán e feltétel mellett bizonyul valóságnak. A farisaismusnak mélyre ható gyökerei ott rejtődznek már a Jób barátjainak és bizonyos zsoltárosoknak theoriájában.<sup>3</sup> Jézus, visszavetve Istennek Ítélkezését a jövendőre, embertársunk magaviseletének nyugtalanító bírálatát fölöslegessé tette. A menyeknek országa kiegyenlitend mindent; Isten addig szunnyad, de bízzatok benne. Az álszenteskedéstől való irtózatában a keresztyénség is magáévá teszi a paradoxont, mely a nyíltan bűnös, de a megtérésre fogékony világot elébe teszi annak az osztálynak, mely a látszólagos tisztesség tündöklő mezével pompázik. A Jézus befolyása alatt szerkesztett vagy kifejlődött legendának számtalan vonását köszönhetjük e gondolatnak.

Egy azon faj tagjai között, kik a száműzetés közös kenyerét ették, ugyanazon mennyei kijelentésekben hisznek és csupán a legújabb történetnek egyetlen egy pontjában külömböznek egymástól, a viszály elkerülhetlen volt Számtalan nyomait találjuk meg annak a Tahitiidban és az idevágó iratokban? E vitatkozások terén, úgylátszik, Rabbi Tarphon neve magaslik ki a hittudósok közül. Jerusalemnek ostroma előtt papi tisztet töltött be. Előszeretettel emlékezett meg a templomhoz fűződő emlékeiről, különösen, miként segédkezett ő a papok emelvényén az engesztelődés nagy ünnepén. A főpapnak e napon meg volt engedve, hogy Istennek kimondhatlan nevét kiejtse. Tarphon beszélte, hogy megfeszített figyelme mellett sem hallhatott meg abból semmit, a többiek éneke miatt mit sem érthetett.<sup>5</sup>

A szent város lerombolása után egyik dicsősége ő volt az iabnéi és a lyddai iskoláknak. A subtilitást — a jóval többet érő emberbaráti szeretettel párositá? Egy ínséges esztendőben, mondják, háromszáz nővel váltott jegyet, hogy azok a pap jövendő nejei czimén részt kapjanak a szent adományokból. Az éhség elmúltával természetesen abbanhagyta a jegyváltásokat. Tarphon számos mondásai az evan-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lukács XVIII. 9 és a köv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Máté XXIII. 4, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. különösen a LXXIII. Zsoltárt, főleg az V. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Például Midrasch a X. Zsoltár fölött (Derenb. p. 356—357.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Midrasch Kohfleth III. 1; Bammidbar-x(i) XI; Jer. Talm. loma III. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Tosifta Hagiga a végén; Semahot II. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Jer. Talm. Jebamoth IV. 14.

gyéliomra emlékeztetnek. «A nap rövid, a munka hosszú; a munkások renyhék; a bér súlyos, a gazda szorítva szőrit;»¹ «Nálunk most, mondja tovább Tarphon, midőn valakihöz így szólnak: «Vesd ki a szahnaszálat a szemedből» úgy értik, mintha ezt mondaná: »Vesd ki a gerendát a tiedből».² Az evangyéliom ad ily szavakat a Jézus szájába, midőn a fariseusokat ostorozza,³ és majdnem hinni lennénk hajlandók, hogy Rabbi Tarphon rósz hangulata egy ily feleletre vezetendő vissza, melyet valamely m i n mondott neki. Tarphon neve tényleg, elhíresült az egyházban. A II. században Justinns egyik párbeszédében egy zsidó tantétel védelmezőjének ami hittudósunkat választotta és Tryphon neve alatt szerepelteti őt.⁴

Justinusnak választása és azon rosszakaratú hang, melyet a keresztyén hit ellen Tryphon használ, igazolását találja abban, amit a Talmudban Tarphon érzelmeiről találunk. Tarphon rabbi ismerte az evangyéliomokat és a minim könyveit; de azokat nem hogy csodálta volna, hanem azt kívánta: vessék a tűzre valamennyit. Figyelmeztették őt, hogy azokban Istennek neve is gyakran előfordul. «Veszejtsem el fiamat, mondotta, ha nem vetem tűzre e könyveket abban az esetben, ha kezeim közé kerülnek, Istennek nevével együtt, mely azokban olvasható. Ember, akit rablógyilkos üldöz, vagy a kígyó marása fenyeget, inkább egy pogány templomba meneküljön, mint a minim házába; mert ezek ismerik az igazságot s azt megtagadják; mialatt a bálványimádók megtagadják Istent, de öntudatlanul». de öntudatlanul».

Ha már oly viszonylag mérsékelt ember, minő Tarphon, ily túlzásokra ragadtatta magát, elképzelhetjük: a gyűlöletnek mily foka lángolt a zsinagógák e szenvedélytől duzzadó világában, ahol a Törvény iránti fanatismus uralkodott Az orthodox judaismusnak nem volt elég átka a minim ellen. Már jókor honosult meg szokása egy hármas átoknak, melyet a zsinagógákban hirdettek ki reggel, délben és este, Jézusnak követői ellen, akiket «nazarénusoknak»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pirké Aboth II. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bab. Talm. Erachin 15 b.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Máté VII. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Az archfgoű tőn Joudaiőn (Euseb. II. E. IV. XVIII. 6) czim elárulja hogy Justinusnál a hires Tarphonról van szó. Vájjon Tarphon eredetileg Tryphon volt-e vagy csak Justinus czélzatos másitásával van dolgunk? Kétséges. A Tryphon név előfordul a zsidóknál (Philó In Placc 10) de nem közönségesen. A Tarphon nevet a héberben csupán a mi hittudósunk viselte. Derenb. p. 376, 1 jegyz. Rabbi Tarphon nevét megtaláljuk kificzamitva sz. Jeromosnál (Delphon) In Is. VIII. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ·Az evangyéliomok» zsidó szó nem Tarphontól ered.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bab. Talm. Schabbath 116 a.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Epiph. haer. XXIX. 9.

hívtak.¹ Az átok a judaismusnak fő imájában az amida-ban vagy a schemoné esré-ben kapott helyet — Az amida eredetileg tizennyolcz áldásból, helyesebben tizennyolcz szakaszból állott. Abban az időben, melyről szólunk, a tizenegyedik és a tizenkettedik közé egy átkozódást iktattak, mely ekként szólt:

«Apadjanak ki a reménység forrásai az árulók számára! Romlás verje meg a gonoszindulatuakat! Aláztassék meg, törjön meg a gőgnek hatalma még napjainkban! Dicsőség neked, óh Örökkévaló, aki összetöröd a te ellenségeidet és megalázod azokat, akik felfuvalkodtak!\*

Fölteszik és nem minden alap nélkül, hogy Israelnek ellenségei alatt, akikről az ima szól, kezdettől fogva a zsidó-keresztyéneket értették³ s az a schibbolethnek volt egy neme arra, hogy Jézusnak követőit a zsinagógákból kizárják. A zsidók áttérése a keresztyénségre nem volt ritka Syriában. Ami a keresztyéneknek a mózesi szabályokhoz való ragaszkodása mellett igen könnyen ment. Mialatt Pál apostolnak körülnemmetélt tanítványa nem léphetett közelebbi viszonyba egy zsidóval, a zsidó-keresztyén nyugodtan léphetett be a zsinagógába, közeledhetett a t é b á-hoz és az énekkari emelvényhez, ahol a szertartásoknál közreműködők és a prédikátorok tartózkodtak, meghallgathatta az irás szövegeit, melyek az ő gondolkozása mellett szólották. E tekintetben különféle óvintézkedéseket léptettek életbe.<sup>4</sup> A leghatékonyabb az lehetett, hogy a zsinagógába lépni akaróktól egy imának elmondását követelték, melyet ha egy keresztyén mond el, önmagát átkozta volna el.

A maga egészszében, minden kicsinysége mellett is, Bataneának nazareo-ebionita egyházán volt valami mysthicus és szent, ami sokakra mély benyomást gyakorolhatott Az istenségre vonatkozó zsidó fogalmak egyszerűsége megóvta azt a mythologiától és a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. haer. XXIX. 9. sz. Jerom. In Zr. V. 18—19; XLIX. 7; LII. 4 és köv. Azt hiszem, hogy az, amit Justinus mond (Dial cum Tryph. c. 16, 47, 137.) a. zsidók által zsinagógáikban Krisztus ellen szórt dühöngő átkozódásokra vonatkozik, szintén e szokással áll kapcsolatban. V. sz. Jerom. In It. XVIII. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A közbeszúrást II. Rabbi Gamalielnek tulajdonítják s keletkezését Jabnéra vezetik vissza. (Berakoth alább).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> E czimet is viseli «A sadduceusok áldása» Megilla 17 b. Bab. Taltn. Berakoth 28 b. s köv. (h. ö. Jer. Talm. Berakoth IV. 3, Schwab p. 178 köv.) E szavakat: sadduceusok, philosophusok, epicureistdk, sammaritonusok (Kutiim) minim gyakran felváltva használja a Talmud. A legelső szó, melyre a zsidó rituálé átkot szór, az ulem (als) inim (az árulók) a melyről azt hiszik, hogy az uleminim szónak két betűvel történt toldásából keletkezett (Derenb. p. 345, 346.) Mischna Berakoth IX. 9-ban a minim tényleg a. in. sadduceusok.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mischna *Melilla* IV. 9. Derenburg p. 354, 355.

metaphysicától, mely felé a keleti keresztvénség hajlani nem késhetett Abban a kitartásban, melylyel Jézus kitűnő paradoxonjának, a szegénység nemességének és boldogságának megőrzéséhez ragaszkodtak, volt valami megindító. A keresztvénségnek legnagyobb igazsága feküdt talán ebben, az, amely által győzött, s amely által tulélendi magát Mert valamennyien, ahányan csak vagyunk, tudósok, művészek, papok, önzetlen műveken munkálok, bírunk még azzal a joggal, hogy e b i o n i m-nek hívianak. Az igaznak, a szépnek, a jónak barátia nem fogad el soha jutalmazást A lelki dolgoknak nincsen ára; a tudósnak, aki abban világot gyújt, a papnak, aki azt erkölcsösiti, a költőnek és a művésznek, akik azt elbájolják, az emberiség sohasem fog juttatni alamizsnánál egyebet, mely egyáltalán nincsen arányban azzal, amit tőle kapott. Az, aki áruba bocsájtja az eszményt és magát megfizetve hiszi azért, amit adott, nagyon is szerény. — A büszke Ebion, aki azt hiszi, hogy övé a menynek országa, abban a részben, mely neki itt alant kijutott, nem megfelelő dijat, hanem obolust lát, melvet a koldusnak vetnek.

A bataneai nasarénusok tehát egy megbecsülhetlen kiváltsággal bírtak, a Jézus beszédeinek igazi hagyományaival; az evangyéliom az ő körükben született Azok, akik a Jordánon túl fekvő egyházat közvetlenül ismerték, mint Hegesippos, <sup>1</sup> Jnlius Africanus' a legnagyobb csodálattal beszélnek róla. Itt, e körben keresték a keresztyénség eszményét. Ez az egyház, ott a pusztaságban, az ország mélyén, Istennek szárnyai alatt, úgy tűnt fel előttük, mint egy szeplőtlen szűz. E félreeső hitközségeknek köteléke a katholicismussal lassanként megszakadt. Justinus habozva emlékezik meg felőlük; kevés zsidó-keresztyén egyházat ismer; de tudja, hogy létezik ilyen; tisztelettel beszél róla; és nem szakít vele.<sup>3</sup> A nyílt támadásoknak sorozatát Ireneus nyitja meg és utána valamennyi görög és latin Atya, akik között legelői Epiphanius áll az ő féktelen dühével, melyet benne az Eb ion és a nasarénusok puszta neve kelt E világnak törvénye már, hogy minden alapitó csakhamar idegen, kiátkozott, azután ellenség lesz az ő saját iskolájában és hogy, ha sokáig mer élni, azok, akiket ő nemzett, elodázhatlan kötelességöknek tekintik rendszabályokkal lépni fel ellene, mint közveszélyes ember ellen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eusebnél H. E. III. sz; IV. 22.

Julius Afrikanus úgylátszik összeköttetésben állott a nazarénusokkal és ismerte szóbeli hagyományaikat. L. Euseb. H. E. I. VII. főleg a 8 és a 11. 8-ok.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Justinus Dial, cum Tryph 47, 48.

### ÖTÖDIK FEJEZET.

# Jézus legendájának és tanainak megalapítása.

Midőn valamely kiváló jelenség tűnik fel a vallási, erkölcsi, politikai, irodalmi téren, a második nemzedék rendszerint szükségét érzi annak, hogy az új mozgalom kezdetétől felemlítésre méltó dolgok emlékezetét maradandó alakba öntse. Azok, akik a születés perczében segédkeztek, azok, akik test szerint ismerték a mestert, akit oly sokan csupán lélekben imádnak, bizonyos ellenszenvvel viseltetnek az iratok iránt, melyek csorbát ejtenek kiváltságukon és megkövetelik, hogy a nép összességének szolgáltassák ki a szívok mélyén hűen megőrzött szent hagyományt. Abban a pillanatban, midőn az eredetnek utolsó tanúi eltűnőiéiben vannak, tör ki a nyugtalanság a jövő iránt s igyekeznek tartós vonásokban megörökíteni az alapitó képét. Jézusnál, egy körülménynek hátráltatólag kellett hatnia arra az időszakra, melyben a tanítványok emlékeinek írásba foglalása rendszerint történik, és gyöngitőleg ez iratok értékére: a meggyőződésnek a világ közeli elmúlásáról, a biztosításnak, hogy az apostoli nemzedék el nem múlik anélkül, hogy a szelíd Názáretbeli vissza ne adatnék az ő barátjainak, mint azoknak örök pásztora.

Tapasztalati tény, hogy az emlékezet ereje fordított arányban áll az irásbafoglalás szokásával. Nekünk fáradságunkba kerül szernlélhetővé tenni magunk előtt azt, amit a szóbeli hagyomány megőrizhetett azokból az időszakokból, amelyekben nem nyugosznak meg a papírra vetett jegyzetekkel vagy a lapokkal, melyeket birtokolnak. Az ember emlékezete ez időszakban olyan volt, mint egy könyv; visszatudott adni még oly beszélgetéseket is, melyeknél jelen sem volt »A klazoméniek hallottak beszélni Antiphonról, aki baráti viszonyban állott bizonyos Pythodorossal, Zénó barátjával, aki emlékezet után ismerte Sokratesnek beszélgetéseit Zenóval és Parmenidessel, úgy hallotta azokat Antiphon Pythodorostól. Antiphon könyv nélkül tudta valamennyit s elmondta bárkinek is, aki kiváncsi volt azokat hallani.» Így kezdődik Platónak Parmenidese. Az embereknek egész tömege ismerte ez utón Jézust minden könyv segélye

nélkül, és pedig majdnem ép oly jól, mint közvetlen tanítványai. Evangyélioma, az ő, bár meg nem irt, életéből táplálkozott; tanait egyre ismételték; élettörténetének lényegükben symbolicus jelenetei kicsiny, bizonyos tekintetben stereotyp és könyv nélkül tudott elbeszélésekben éltek tovább. Az Úrvacsora intézményére vonatkozólag ez egész bizonyosnak mondható.¹ Ugyanígy volt ez valószínűleg a Passiót tárgyazó elbeszélésnek lényeges soraival is; az a megegyezés legalább, melyet Jézus életének e lényeges jelenetére vonatkozólag a negyedik és a többi három evangyéliom mutat, ennek föltevésére késztet

Az erkölcsi elveknek megőrzése, melyek Jézus tanításának legszolidabb részét képezik, még könnyebben ment Egyre azokról beszéltek. «Éjfélkor, mindig önmagámtól ébredek fel, mondatja Péterrel egy 135 körül megirt ébionita irat és szemeimre nem jön többé álom. Annak a megszokásnak köszönhetem ezt, hogy ilvenkor egyre emlékezetembe idéztem az én Uramnak szavait, melyeket hallottam, hogy azokat hűen megőrizhessem. o² Mindamellett, minthogy azok, kik az isteni szavakat közvetlenül hallották, egymásután hullottak el és sok szó, elbeszélés kivesző félben volt, szükségét érezték annak. hogy azokat leírják. Kicsiny gyűjtemények jöttek létre ilyen formán több helyen. E gyűjtemények, közös részeik mellett, erősen elütöttek egymástól; különösen beosztásuk rendje és csoportosításuk volt külömböző, mindenki a másik füzetjének felhasználásával igyekezett kiegészíteni a magáét és természetesen minden erősebben hangsúlyozott szón, mely a községben megszületett s Jézus szellemének megfelelt, kapva kaptak és iktatták be azt a gyűjteményekbe. Bizonyos jelek szerint Máté apostol szerkesztett volna egy ily emlékiratot, mely általános elfogadásra talált.<sup>2</sup> E tekintetben a kétely meg

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. Kor. XI. 23. és Köv. rész, mely megvolt már írva, mielőtt egyetlen egy evangyélium létezett volna s a melyet Pál, mint mondja, az eredeti hagyományból vett át, parelabon apó toú Kyrioű. I,. az Anlikrist. p. 60 61. Lásd továbbá I. Thess. v. 2. oidate. Az egyház egészen az V. századig megőrizett bizonyos nem írott formulákat, melyeket könyv nélkül tudtak, főleg az Úrvacsorára vonatkozólag. Sz. Basil, De Spir. sancto c. 27. Jer. sz. Cyrill. Catéch. v. 12; sz. Jerom. Epist. 61. (37). ad Pamm. c. 9. mart. IV. 2. r. 323 col. Recognitiones II. 1. Luk. II. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Papias Eusebnél II. E. III. XXXIX. 16; Atotthaios men oun hebraidi dialekló ta logia synegraptalo, hdrméneuse d'auta hős cn dynatos hekastos. Nem állítható, hogy Papias a ta logia alatt tanoknak egyszerű gyűjteményét érti, elbeszélés nélkül. Tényleg Papias, midőn a logia Kyriaka-X. commentálja, előszavában nem szorítkozik csupán annak elmondására, ami őt érdekelte. Phrasisa igen jól alkalmazható egy oly evangyéliomra, melyben tanok és elbeszélések váltakozva fordultak elő. Márkusról szólva (ibid XXXIX. 15.) azt mondja Papias, hogy Márk könyve ta hypo tóu christod é lechthenta é prachthenta (v. Plato Pbédan 2) tartalmazza, ami nem akadályozza őt abban, hogy e könyvre

van engedve; sőt valószínűbb, hogy e kicsiny gyűjtemények mind névtelenül maradtak, úgy mint egyéni feljegyzések s a másolók nem tüntették ki azokon egyéni jellegöket.

Azaz irat, mely után fogalmat alkothatunk magunknak az evaugyéliomok ez embriószerű alakjáról, a Pirké Aboth, a hires rabbik velős mondatainak gyűjteménye, az Asmón dynastia korától kezdve időszámításunk II. századáig. Egy ily könyv csak is folytonos toldások révén keletkezhetett. A budhaista iratoknak fejlődése Cakya Múni életéről hasonló irányt követett A budhaista sutrák a Jézus beszédeit tartalmazó gyűjteményeknek felelnek meg; azok nem biographiák; az elbeszélést egyszerűen iyeu formán vezetik be: «Abban az időben, Baghavat Cravastiban, Jétavana vihárajában tartózkodott . . . stb.» Az elbeszélő rész igen rövidre van szabva bennök; a fősuly az oktatáson, a példabeszéden nyugszik. A budhaismus öszszes ágazataiban másféle sutrákat nem is találunk.

A budhaismusnak északi része s az abból kiinduló ágak nem egy olyan könyvvel bírnak, minő a Lalit a vistara. Cakya Muni teljes élettörténeteivel, születésétől kezdve azon pillanatig, melyben tökéletes in teli igen ti áj át eléri. A déli budhaismusnak nincsenek ily biográfiái, nem azért, mert azokat nem ismerik, de mert e helyeken a theologiai tanítás a sutrákra szorítkozhatott.

Látni fogiuk majd, ha a Máté-féle evangyéliomról beszélünk, hogy az efféle legelső keresztyén sutrák alakját még el is képzelhetjük magunk elé. Rövid, velős mondatok és paraboláknak füzetei voltak azok, melyeket a mi Máténk kiadója egészben iktatott elbeszélésébe. A héber génius mindig kitűnt az erkölcsi mondatok terén; e kiváló irodalmi faj a Jézus szájában érte el a tökély fokát Nincs okunk nem hinni, hogy Jézus csakugyan ez alakot választotta, midőn beszélt De a «sövény» mely, a talmud kifejezés szerint, a szent beszédet védte, nagyon gyönge volt — Az efféle gyűjteményeknek lényege már, hogy lassú csatolás utján egyre nőnek, annélkül, hogy a kezdetleges mag körvonalai valaha elmosódnának. így: az É d u i o t h értekezés, e kicsiny teljes Mischna, a nagy Mischnának a magja, a melyben a hagyomány fokozatos jegeczesedésének lerakódásai igen jól kivehetők, mint önálló értekezés szerepel ismét a nagy Mischna mellett. A hegyibeszédeket úgy tekinthetjük, mint az evangyéliom ed u i o t h-jáit, vagyis mint egy legelső mesterséges csoportosítást, mi nem akadályozta meg későbbi összeállításoknak keletkezését, sem azt, hogy e könnyedén összefűzött tantételek újból szét ne töredezzenek.

ne alkalmazza a következő szavakat *syntaxis tón kyríakón lógón.* Papiasnak *Logion kyríakón exógríeis* czitnü könyvében is fordúltak elő elbeszélések (Routh *Rrí. sacrae.* p. 7 s köv.)

Miféle nyelven írták meg Jézus tantételeinek e kicsiny gyűjteményeit, e Pirké Jéschu-t, ha szabad e kifejezéssel élnem? A Jézus nyelvén,¹ Palesztinának közönséges nyelvén, a héber² és az araméai kevert nyelvjáráson, melyet «a hébernek» kezdtek nevezni és a melyet a modern tudósok «syr-chaldeainak» neveztek el. E pontra nézve a Pirké Aboth talán még az a könyv, amely képet nyújt elénk a kezdetleges evangyéliomokról, bár az abban szereplő rabbinusok, mint a tiszta zsidó iskolának tudósai, ott ugylehet a héberhez közelebb álló s oly nyelven beszélnek, amely nem volt a Jézusé.³

Természetesen, a görögül beszélő Katechisták úgy fordították le e mondásokat, amint tudták s emellett igen szabadon.<sup>4</sup> Ez az amit Logia Kyriak a-nak «az Úr kijelentéseinek» vagy egyszerűen Logia-nak hívtak. Minthogy Jézus tantételeinek syr-chaldeai gyűjteményei sohasem voltak egységesek, a görög gyűjtemények még kevésbbé lehettek azok és csak is bizonyos egyéni modor szerint, jegyzetek alakjában irvák, személyes használatra. Jézus a maga egészében még átmenő alakban sem nyerhetett helyet egy gnomicus iratban. Az evangyéliom nem férhetett el egy kicsiny erkölcsi értekezés szűk keretében. A közszájon forgó példabeszédeknek és erkölcsi szabályoknak kiválasztott sorozata, mint a Pirké Aboth, nem alakította volna át az emberiséget, még ha föl is tesszük, hogy azok a legmagasztosabb tantélekkel voltak telve.

Ami Jézust, tényleg, a leghatalmasabban jellemzi, ez az, hogy a tanítás nála elválaszthatta:! kapcsolatban áll a cselekedettel. Az ő tanításai cselekedetek, élő symbolumok, melyek feloldhatlanul fűződ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A logia némely sajátságai, főleg a ho plésion árnyalat Máté V. 43 és Luk. X. 27—37, azon föltevésre vezetnek, hogy e tantételeket eleinte héberül fogalmazták és terjesztették.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hebraisti. L. Jézus élete p. 34, 13. kiad. (Ezt nevezték hé patrios glóssanak. Csel. XXII. 40; Jos. Ant. XX, XI. 2. stb. L- Hist. de láng. sémit. II. 1—5; III. 1, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A görög evangyéliomban előforduló szavai Jézusnak sémita dialectusban (hraka, latna sabachthani, abba, ephphatha, talitha koúmi) inkább az araméi nyelvhez állanak közelébb, mint a héberhez. Ugyanez mondható az evangyelmi vagy apostoli szavaknál is, Hósanna, korbanas, Golgotha, mammősaton, Bariőna, Képha, Gabbatha, Béthesda, Rabboni. Akeldamd. maranathd. A sz. Jeromos által a héber evangyéliomból idézett részletek araméi nyelvjárásúak. V. ö. Hilgenfeld IVoeum Test, extra' Canonem reception IV. p. 17, 26 H. Gesta Piidti A, 4(|lp. 210-211. Tischendorf kiad. A Bab. Talm. Schabbath 116 a és b-böl mirea^ém lehet következtetni, mert nem egészen bizonyos, hogy a talmudista a ibgion szövegét idézi. A Hegesippostól való rész (Eus. H. E. IV, XXII. 7.) bizonyítja, hogy a «héber evangyéliomok» nyelvében a syr bő helyet nyert. A syr nyelvet beszélők tökéletesen megértették a . galileabelieket. Jos. B. J. IV. 1, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Papias Eusebnél H. E. III. XXXIX. 16.

nek paraboláihoz és bizonyára a legtöbb régi lapon, melyeket e tanok megörökítése végett írtak le, szerepeltek már rövid párbeszédek, kicsiny elbeszélések is. E kezdetleges keret külömben csakhamar elégtelennek bizonyult. Jézusnak tantételei mitsem értek az ő biográfiája nélkül. Ez az élettörténet volt a kiválóan csodás, a messiási eszmény megvalósulása, a próféták iratai abban találták meg igazolásaikat. Elbeszélni Jézusnak életét, annyit tett, mint bizonyítani az ő messiási voltát, mint az új mozgalomnak a legteljesebb apológiáját megírni a zsidók előtt.

így képződött már jókorán egy keret, mely bizonyos tekintetben épület vázává lett az összes evangyéliomoknak<sup>1</sup> s ahol a cselekvés és a beszéd felváltva fordult elő.<sup>2</sup> Legelői Keresztelő János,<sup>3</sup> mint Isten országának előfutárja, hirdetője, üdvözlője, ajánlója a Jézusnak; azután Jézus, amint isteni küldetésére készül elő a pusztában a Törvény szavai szerint, majd nyilvános szereplésének ragyogó időszaka, Isten országának fényes napja, Jézus az ő tanítványai között, szelíd fénnyel sugározva be azt a helyet, amerre a próféta, Istennek fia jár. Miután a tanítványok csupán galilei emlékekkel bírtak, e fenséges theophaniának majdnem kizárólagos szintere Galilea lett Jerusalem szerepeltetése maidnem teljesen elmosódik. Jézus csak is nyolcz nappal halála előtt lép be falai közé. E két utolsó napot maidnem óráról órára követte az elbeszélés. A halála előtti estén a Páska ünnepét ülte meg tanítványaival és megalapította a közös communio isteni rítusát. Egyik tanítványai közül elárulta őt; a judaismusnak hatalmi testületéi kieszközölték halálát a római hatóságtól, meghalt a Golgothán; azután eltemették. Harmadnapra sírját üresen találták; mert feltámadott és üle az ő Atyjának jobbja felől. Tanítványai közül többeknek megjelent az ő ég és föld között bolyongó árnya.

A történetnek eleje és vége, mint látjuk, eléggé megállapított. De már, ami közbe esik, anekdoticus chaos, minden chronologia nélkül. A nyilvános szereplésre vonatkozó egész rész teljesen nélkülözi a rendet; mindenki saját tetszése szerint bánt el az anyaggal. Az elbeszélést a maga egészében nevezték »a jó hírnek», héberül be sor a, görögül é van gélion,<sup>4</sup> második Ezsaiás e szavaiból indulva ki:<sup>5</sup> «Jehovának lelke vagyon én rajtam; Jehovah kent fel engem, hogy

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Márk. I. I; Csel. I. 21—22; X. 37-42; 1. Kor. XV. 1—7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lechtenta é prachthenta. Papi as, Euseb. H. E. III. XXXIX. 15; poiein te kai didaskein. Csel. I. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Máté XI. 12—13; Luk. XVI. 16; Muratori Canon 8—9. sor. Az ébionita evangyéliom szintén Keresztelő Jánossal kezdődött. Epiph. haer. XXX. 13, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Márk. I. 1. V. ö. Máté XXVI. 13; Márk. XIV. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ézs. LXI. 1 s köv.

hirdessem a j ó 11 í r t a szegényeknek, meggyógyítsam azokat, akiknek szívok megtört, hirdessem a szabadságot a foglyoknak, a megszabadulást azoknak, akik a tömlöczre vetvék; hirdessem a Jehovának kedvező esztendejét, ami Istenünk bosszuállásának napját; megvigasztaljam azokat, akik sírnak.» A mebasser-nek vagy az evangyélistának» jutott különleges szerepül megírni e kiváló történetet, mely tizennyolcz század óta a világ megtérésének főeszköze, mely a keresztyénségnek legfőbb érve még most is az utolsó napok küzdelmei között.

Az anyag a hagyományon alapult; már pedig a hagyomány lényegénél fogva puha és nyújtható. Jézusnak eredeti beszédei közé évenként többé-kevésbé koholt mondások vegyültek. Ha a hitközségben új tény adta elő magát, új törekvés, azt kérdezték egymástól, mit gondolt volna arról Jézus, s rögtön egy szó röppent szét, melynél nem csináltak magoknak semmi nehézséget abban, hogy a mesternek tulajdonítsák azt.² A gyűjtemény egyre gyarapodott és tisztult. Kiküszöbölték a szavakat, melyek fölötte boszantólag hatottak a pillanatnyi nézetekre vagy amelyeket veszélyeseknek találtak. De az alap szilárdan kitartott. Ez az alap tényleg egészséges volt Az evangyéltni hagyomány: a jerusalemi egyháznak Pérába átültetett hagyománya. Az evangyéliom a Jézus rokonai körében születik és bizonyos pontig közvetlen tanítványainak műve az.

Ez az, ami jogot ad annak hivéséhez, hogy Jézusnak képe, melyet az evangyéliomokból nyerünk, lényeges vonásaiban az eredetihez hasonlít. Ezek az elbeszélések egyben történet és kép. Abból, hogy mese keveredik közzé, azt következtetni, hogy abban mi valódi sincs, a tévedéstől való nagy félelem által elkövetett tévedés. Ha Assisi Ferenczet csupán a Conformitates könyv után ismernék, azt kellene mondanunk, hogy itt egy oly biographiával van dolgunk, minő a Buddháé, vagy a Jézusé, biographiával, melyet a priori írtak, hogy egy előre megalkotott typusnak megvalósulását kimutassák. — Mindazonáltal Assisi Ferencz bizonyára létezett. Ali a schiitákuál teljesen mythologicus alakká változott Fiai, Hassan, es Hussein a mesés Tammuz helyét foglalták el. De azért Ali, Hassan, Hossein létező személyek. A mythos sűrűn sarjadzik ki a történeti biographiából. Az eszmény olykor a való. Athenae a szépnek absohitumát teremtette meg a művészetben és Athenae létezik. Még azok

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ctel. XVI. 11; Ephes. IV. 11; II. Tim. IV. S.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kitetszik az analógia Mahomed hadithjjaival. De minthogy Mahomed egy eredeti kötetet hagyott hátra, a Koránt, mely mindent szétzúzott az ő tekintélyével, a szóbeli hagyományok kiadásánál rendszerint uralkodó törvények kilettek zökkentve rendes menetükből; a hadith sohasem képeztek egy szent kódexet. Ha Jézus könyvet ir, az evangyéliomok nem jöttek volna létre.

az egyének is, akiket symbolicus szobroknak állítanak oda, valamelyes időben valódi csontból és húsból lehettek. E történetek, tényleg a dolgok természete által szabályozott minta szerint játszódnak le úgyannyira, hogy valamennyien hasonlítanak egymásra. A babismus, mely a mi napjaink szüleménye, keletkező legendájában részeket mutat, melyek mintha a Jézus élete után lennének mintázva. Ama tanítvány, aki megtagad, a kinzatás részletei és Babnak halála az evangyéliomot látszanak utánozni; mi azomban nem lehet akadály arra nézve, hogy e tények nem úgy történtek legyen meg, amint azokat elbeszélik.<sup>1</sup>

Tegyük hozzá, hogy az eszményi vonások mellett, melyek az evangyéliumok hősének alakját megalkotják, találunk ott vonásaira a kornak, a fajnak, s az egyéni jellegnek. Ez a fiatal zsidó, a ki egyszerre szelíd és rettenetes, gyöngéd és parancsoló, naiv és mély, tele van egy magasztos erkölcsiség önzetlen buzgalmával és egy rajongónak lángoló hevével, mindenesetre létezett. Bida ecsetje gyűrűsen aláomló dús hajjal rajzolta volna le őt. Ó ugyan zsidó, de e mellett önön maga is volt. Természetfölötti dicskörének elvesztése mit sem vett el egyéniségének varázsából. A mi önmagára utalt és mindattól megfosztott fajunk, amit a zsidó befolyás az ő gondolat világába bevitt, szeretni fogja őt szakadatlanul.

Az efféle élet megírásánál, minduntalan Quintus Curcius szavai jutnak eszünkbe: 1 Equidem pl ura transscribo q u am credo. Viszont a skepticismus tulhajtása mellett valódi igazságoktól fosztjuk meg magunkat. Ami felvilágosodott skolasticus szellemünk előtt, egy reális és egy képzelt elbeszélés közötti megkülömböztetés absolut Az epikai költemény, a heroicus vagy homéri elbeszélés, a dalnok, az antari, a cantistoria egész könnyedséggel mozognak, Lucanus, egy Voltaire költészetében színpadi készülékek rideg csoportosításaira szorítkoznak, és senkit sem tévesztenek meg. Az efféle elbeszélések sikeréhez szükséges, hogy azokat a hallgató elfogadja; de elégséges, hogy a szerző azokat lehetőknek tartsa. A legendárins, az agadista semmivel sem nagyobb csalafinta, mint a homéri költemények szerzői, mint trovesi Keresztély valának. A valóban termékeny mesék lényeges tulajdonsága a teljes gondatlanság az anyagi igazsággal szemben. Az agadista reánk mosolyogna, ha egész komolyan e kérdéssel fordulnánk hozzá: «Igaz-e az, amit beszélsz?» Ilv szellemi állapotban csupán az elmékbe verés művészete és a kifejezés érzelme nyugtalanít. Az eszme minden, a betű nem számit A tárgyilagos kíváncsiság, mely nem ismer más czélt, minthogy

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Az ott elősorolt elbeszéléseket előttem két szemtanú erősítette meg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Quintus-Curcius IX. 1, 34.

pontosan és lehetőleg ismerje meg a tényekben a valót, olyas valami, ami majdnem példa nélkül áll a keleten.

Valamint egy Buddhának életét Indiában már némileg előre megírták, ép úgy egy zsidó Messiásnak élete már a priori nyomjelezve volt, meglehetett volna már előre mondani, mit kell majd cselekednie, mit kell betöltenie. Typusát már némileg megrajzolták a próféták anélkül, hogy ebben az alakban kételkedtek volna; mi annak az exegesisnek volt a folyománya, mely a Messiásra alkalmazott mindent, ami egy homályos eszményre vonatkozott. A leggyakrabban azomban a fordított eljárás kerekedett felül a keresztyéneknél. Olvasva a prófétákat, főleg a száműzetés végén föllépett prófétákat, a második Ezsaiást, Zakariást, minden sorban Jézusra bukkantak.»Örülj Sionnak leánya: ujjongj Jerusalemnek leánya, míg a te királyod eljön hozzád, mint igaz és mint üdvözítő, ő maga a szelídség; szamárháton ül és nőstényszamárnak vemhén.»¹ A szegényeknek ez a királya: Jézus s egy körülmény ötlött eszökbe, melyben e jövendölés teljesedését látták.<sup>2</sup> a A kő, melyet a szemétre dobtak, lett a szeglet kővé, » olvassuk egy zsoltárban.»<sup>3</sup> «A botránykozásnak köve ő, mondja Ezsajás, az Israel házának ütköző köve, a Jerusalem lakosainak pedig tőr és a romlásnak forrása; megbotlanak maid abban és elfognak esni sokan.» íme mily jól összevág minden! mondották egymásnak. Sóvárogva idézték fel emlékezetükbe főleg a Passiónak körülményeit, hogy abban jellemző képeket találjanak. Mind az, ami ez irtózatos drámában óráról-órára történt, megtalálta a maga szövegét s a maga titokzatos jelentését. Visszaemlékeztek, hogy nem akarta inni a poscat, hogy csontjait nem törték össze, hogy ruhái fölött sorsot vetettek. A próféták megmondták ezt előre mind. Judás és az ő (igazi vagy koholt) ezüst pénze hasonló gondolatokat ébresztettek. Az Isten népének egész ősi történetét mintegy minta gyanánt vették, melyet le másoltak. Mózes, Eli, az ő fény közötti megjelenéseikkel, a dicsőségteljes menybemenetel képzeletét keltették életre. Az ősi theophaniák valamennyien emelkedett pontokon játszódtak le;<sup>5</sup> Jézus főleg a hegyeken ismertette meg magát, színeváltozása a Thábor hegyen történt.<sup>6</sup> Nem riadtak vissza attól sem, amit mi fonáknak

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zak. IX. 9. Az igazi Zakariás a VIII. részszel végződik. A IX—XIV. részeket ugylátszik, korábbi kéz írta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jézus élete 387. ol.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zsolt. CXVIII. 22. V. Máté XXI. 42, Márk. XII. 10; Luk. XX. 17; Csel. IV. 11; I. Petri II. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ezsai VIII. 14—15. V. Luk. II. 34; Rom. IX. 32; 1 Petri II. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A Sinai, a Moria, Phénciánakk Theou-prosoponja (*Phanuel.*)

<sup>6</sup> A *Héb. ev.* p. 16, 17. s p. 23. (Hilg.) a Thabor név eltűnt a görög evangyélioniokban, a hagyomány kapta fel újra a IV. századtól kezdve.

neveznénk: «Egyptomból hívtam ki az én fiamat» mondotta Jehova Hosiásnál.¹ Itt Israelről volt szó; a keresztyén képzelődés azomban úgy gondolta, hogy itt Jézusról van szó s Egyptomba menesztette őt, mint gyermeket. Egy még lazább exegesis révén úgy találták, hogy születése Nazaretben bizonyos jövendölésnek a beteljesülése.-

Jézus életének egész szövete tehát határozott ténynyé alakult. némileg emberfölötti renddé, azzal a czélzattal, hogy általa a régi s reávonatkozóknak hitt iratoknak egész sorozata nyerjen igazolást.<sup>3</sup> Az exegesis e nemét hívták a zsidók midraschnak, ahol minden kétértelműség, minden szójáték, értelmi s betüficzam helyet talál. A bibliai régi szövegek azon idők zsidói előtt nem voltak mint előttünk, történeti és irodalmi tennék, hanem oly varázskönyv, melyből mindenféle alakzatokat, következtetéseket vontak ki. Egy ily exegesisnek tulajdonképeni értelme nem létezett; a Kabbalista agyrémeit érintették már, aki előtt a szent szöveg nem egyéb, mint betűknek mysticus halmaza. Fölösleges felemlítenem, hogy mindez személytelen modorban s némileg névtelenül ment végbe. Legendák, mythosok, népies énekek, példabeszédek, történeti szavak, egy pártnak jellemző rágalmai, mindez ama nagy csalónak a munkája, akit tömegnek hívunk. Bizonvára minden legendának, minden példabeszédnek, minden szellemi mondásnak megvan a maga atyja, de ismeretlen atyja. Valaki kiejti a szót; ezeren ismétlik, tökéletesbbitik, kiszínezik, kiélesitik; még az is, aki azt kimondotta, midőn azt· kiejtette, nem volt egyéb, mint tolmácsa az összességnek.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hoseás XI. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Máté Π. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Innen e formula *hioa* vagy *hopós plíróthé,* melyet oly gyakran használ Máté. Has. ö. a zsidó hasonló formulákat.

### HATODIK FEJEZET.

## A héber evangyéliom.

Jézus messiási életének a régi prófétákból vett idézetekkel elegyített e kifejtése, mely alkalmas volt arra, hogy azt bárki egy ültében elmondhassa, már jó korán oly tartalmat nyert, melyben legalább az értelmet véve, majdnem változatlan kifejezések fordultak elő. 1 Nem csak az elbeszélés gombolyodott le egy megállapodott terv szerint, de a legtöbb jellemző szó is megvolt állapodva, úgy annyira, hogy ily szó vezette gyakran a gondolatot és túlélte a szöveg módosulásait. Az evangyéliomnak váza létezett tehát már az evangyéliom előtt, majdnem olyan formán, mint az Alidák halálát tárgyazó perzsa drámákban, ahol a cselekvény menete szabályozott, mialatt a banális részletek a szerző rögtönzéseire vannak bízva. Az evangyéliomnak prédikálásra, apológiára, a zsidók megtérítésére rendelt elbeszélése megkapta egész egyéni jellegét, mielőtt azt megírták. Ha a galileai tanítványoknak, az Úr testvéreinek azt mondta volna valaki, hogy lapokat szükséges tele irniok, melyeken ez elbeszélés megszentelt alakot öltsön, kinevették volna őt. Vájjon papírra van-e szükségünk, hogy feltaláljuk alapvető gondolatainkat, melyeket minden nap ismétlünk és felhozunk? Csak fiatal katechéták nyúlhattak olykor, ha emlékezetük cserben hagyta, e kisegítő forrásokhoz; az öreg mesterek azomban csak is megvetéssel tekintettek azokra, akik így cselekedtek.-

íme így történt, hogy Jézusnak beszédeit egészen a II. század közepéig emlékezet után idézték, tetemes változásokkal.<sup>3</sup> Az általunk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Az Apocalypsis, melyet egész bizonyosan a synopticusok előtt Írtak meg, nem egy rokon hanggal bir azokkal. H. δ. Apoc. Ili. 3. Máté XXIV. 42-44-el; Apoc. XIV. 14—17. Máté XIII. 30-al; Apoc. XIX. 7. Máté XXII. 2-vel és XXV. 1-el; Apoc. XXII. 4; Máté V. 8-al. Ugyanez áll Jakabnak leveléről is. Has. ö. Jak. V. 12. Máté V. 34-el. Lásd Jak. I. 17. 19—20, 22; II. 13; IV. 4, 10; V. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Papias Euseb. H. E. III. XXXIX. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A mii VI. kötetében fogunk erről meggyőződni, főleg sz. Justinusnál.

bírt evangyélmi szövegek léteztek; de mellettök egyébb hasonnevű szövegek is és különben is, ha arról volt szó, hogy Jézusnak szavait, avagy életének symbolicus vonásait idézzék, nem tartották magokat indíttatva arra, hogy e őzéiből az írott szövegekhez forduljanak. Az élő hagyomány' volt ama tartály, melyből mindenki merített. Innen magyarázható ki ama, látszólag meglepő tény, hogy azok a szövegek, melyek a keresztyénségnek legfontosabb részévé izmosodtak, a homályban, zavarosan keletkeztek s kezdetben majdnem mi considerátiónak sem voltak kitéve.<sup>2</sup>

Ugyanazon tünemény ismétlődik egyébbiránt majdnem minden szent irodalomban. A Védák századokat hagytak magok mögött anélkül, hogy le lettek volna írva; minden önmagára valamit is adó embernek könyv nélkül kellett azokat tudnia. Az, akinek ez ősrégi hymnusok idézéséhez kéziratra volt szüksége, tudatlansága mellett tett vallomást; másolataikat sem tisztelték soha. Fejből idézni a Bibliát, a Koránt még ma is becsületkérdés a keletiek előtt, 1 A zsidó Th óra <gy részének szintén szóbelinek kellett lennie, mielőtt megjelent volna.</p> Ugyan ez áll a Zsoltárokról is. A Talmud végre, közel kétszáz éve létezett már anélkül, hogy' Írásba foglalták volna. Sőt még megírása után is a tudósok hosszú ideig többre becsülték a hagyományos részeket, mint a hittudósok nézetét tartalmazó haszontalan irkafirkákat. A tudós abba helyezte dicsőségét, hogy lehető nagy számban tudjon idézni emlékezet után casuista megfejtéseket. Ily' tények mellett távol állunk attól, hogy' Papiasnak lenézése fölött, melyet az ő korában létezett evangyélium szövegek iránt, melyek között bizonyára a keresztyénség által utóbb annyira tisztelt két könyv is ott volt, érzett, csodálkozzunk és teljesen érthetőnek fogjuk találni azt, amit várnunk kell olyantól, aki a hagyománynak embere egy »régi embertől,» amint a hagyomány világában az élőket nevezték.

Nem hisszük, hogy az apostolok kihalása és Jerusalemnek feldulása előtt az elbeszéléseknek, a velős mondatoknak, paráboláknak prófétai idézeteknek ez az egész tömbje már Írásba lett volna foglalva. A 75. évre tesszük körülbelül azt a pillanatot, midőn papírra vetették vonásait annak a képnek, mely előtt tizennyolcz század borult le a porba. Batanéa, ahol Jézusnak testvérei székeltek és ahová a jerusalemi egyház maradványai menekültek, lehetett az a vidék, ahol e kiváló munkát elvégezték. E műhöz ugyanazon nyelvet hasz-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zósé phónt kai menoiíst. Papias Euseb. H. E. III. XXXIX. 4. H. ö. Iréneus levelét Florinushoz H. E. V. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lásd főleg Papiast Eusebnél, idézett helyen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Az Új Testanientomban található ó testamentomi idézetek legnagyobbrészt emlékezet után írvák.

nálták, amelyen Jézusnak könyv nélkül tudott beszédeit megfogalmazták, vagyis a syr-chaldeait, melyet helytelenül hébernek neveztek. Jézusnak testvérei, a jerusalemi keresztyén menekültek e nyelvet beszélték, mely egyébiránt a bataneaiakétól, akik nem fogadták el a görög nyelvet, igen keveset külömbözött. Egy ismeretlen és irodalmi culturával nem biró szójárásön vetette meg alapját az írón annak a könyvnek, mely elbájolta a lelkeket Ha az evangyéliom megmarad héber vagy syr-könyvnek, sorsa csakhamar megtalálta volna határkövét. Az evangyéliom csak is görögül megírva érhette el a maga tökélyét, utolsó alakját, mely körülutazta a világot Nem szabad azomban elfelednünk, hogy az evangyéliom eredetileg syr-könyv volt, sémita nyelven megírva. Az evangyélmi irályon, a gyermekes elbeszélés ez elragadó termékén, mely a régi héber és az ős nép előtt ismeretlen ideális légkör által át és áthatott könyveknek legáttetszőbb lapjaira emlékeztet, nincs semmi a hellénből. Alapja a héber. A materialismusnak és a spiritualismusnak bizonyos igazságos megosztása, vagy' helyesebben a lélek és az érzékek bizonyos megnem külömböztethető keveredése valóságos költészetté avatja e bájos nyelvet, az erkölcsi eszmének kristálytiszta öltönyévé, valami hasonlóvá a görög szobrászathoz, amelynél az eszmény érinteni és szeretni engedi magát

Így vonta meg vázát egy öntudatlan génins a spontán művészet e mestennűvéuek, az evangyéliomnak, nem ennek vagy annak az evangyéliomnak, hanem e vajúdó költészeti terméknek, e megnem fogalmazott mesterműnek, amelyben minden hiba egy-egy szépség s amelynek még határozatlansága is sikerének főfeltétele volt. Jézusnak egy bevégzett, megállapodott, classikus képe nem gyakorolhatott volna ennyi elragadó bájt Az a g a d a, a parabola, nem követel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A héber evangyélium létezése mellett a következő szövegek tanúskodnak: Papias Euseb. H. E. XXXIX. 1b; Hegesipp. Euseb. H. E. IV. XXII. 7; Pantaenus (?) Eus. szerint H. E. V. X. 3. (sz. Jerom. De viris ill. c. 3b); Irén. III. 1—1; Origines Euseb. VI, XXV. 4; In Joh. tóin. II. b. (Opp. IV. b3. s a köv.); In Maith, t. I. (Opp. III. 440.); Euseb. H. E. III. XXIV. b; XXVII. 4; In Psalm. LXXVIII. 2; Quaest ad Marinum II. 1; Theoph. XXII. (col. b85. Migne); syr theophania (Lee) IV. 12; Epiphan. haer. XXVIII. 5; XXIX. 9; XXX. 3, b, 13; LI. 5; Theodoret. Haeret. fab. II. 1; Chrys. János Honi, in Math. I. 3; Jer. sz. Cyrill. Catech. XIV. 15; Nazi. György Carm p. 2b 1; (Paris 1840.): sz. Ágoston De cont. evang. I. 4; II. 128; Theophylactes In Matth. proaeni; sz. Jerom. 1. alább 102. old. I,. Tischendorf Notilia editionis codicis sinailici (Lipcse 18b0.) p. 58. Helytelenül teszik fel, hogy Máté syr fordítása, melyet Cureton tett közzé (London 1858.), Máté aramiai eredetije után készült. Egy ily eredetinek feltevése tisztán agyrém. Egy héber evangyéliomra vonatkozó arab hagyományt illetőleg 1. Hist, gener. des láng, sémit. 1. IV. c. II. 35, initio/ Ibn Khaldun Prolegom. ford. Slane. I. p. 472.

pontos körvonalakat. Amit kívánnak, ez az ingó kronológia, a könynyed átmenet, a valósággal való nem törődés. A zsidó agad át az evangvéliom hozta általános divatba. Ez a meleg légkör elszédített. Az, aki elbeszélni tud, uralkodik a tömegen. Már pedig elbeszélni tudni, ritka kiváltság; kell hozzá bizonvos naivitás, a pedantismns telies hiánva, amire az ünnepélves hittudós teliesen képtelen. A budhaisták és a zsidó agadisták (az evangyélisták valódi agadisták), bírták egyedül azt a művészetet, mely egy elbeszélést elfogadtatott a mindenséggel a legtökélyesebben. Valamennyi elbeszélés, valamennyi parabola, mely él a föld felszínén, két eredetre vezethető vissza, egy budhaista, egy keresztyén eredetre, mert a népies prédikáczióra egyedül a budhaisták és a keresztyénségnek alapítói fordítottak gondot. A buddhaisták helyzetében — a brahmánokkal szemben volt valami hasonló ahhoz, melyben az agadisták a talmudistákkal szemben állottak. A talmudisták nem bírnak semmivel, ami az evangyélmi parabolához hasonlítana, még inkább áll ez a brahmánokról, akik a buddhaista elbeszélésnek annyira könnyed, annyira gyors, annyira folyékony hangiát megközelíteni nem képesek. Két fenséges jól elbeszélt isteni élet, a Buddháé, a Jézusé, ime ez a titka a két legkiterjedtebb vallási propagandának, melveket az emberiség látott.

A halak a nem térített meg senkit. Pál apostolnak levelei, egymagokban, száz hívőt sem szereztek volna Jézusnak. A sziveket az evangyéliom hódította meg, a költészetnek és az erkölcsi érzéknek e finom keveréke, ez az álom és a valóság között, s egy paradicsomban, a hol nem mérik az időt, ide oda röpködő elbeszélés. Irodalmi szempontból mindez bizonyára bámulatot kelthet Az evangyéliom e sikerében helyet kell szorítanunk annak a bámulatnak, melyet ami nehézkes fajunknál a sémita elbeszélés elragadó idegenszerűsége, a tantételeknek és a párbeszédeknek ügyes elrendezése, ez annyira szerencsés, annyira derűs, annyira ütemes befejező versszakok keltettek. A mi őseinket, kik az agada finom szerkezetét nem ismerték, mindez annyira elbájolta, hogy még ma is nehezünkre esik elhitetni magunkkal, miként lehet el az elbeszélésnek e faja tárgyilagos igazság nélkül? De annak megfejtéséhez, hogy az evangyéliom azzá lett minálunk, ami, a család kapcsos könyve, a melynek gyűrődött leveleit átáztatták a könnyek és a nemzedékek ujjainak nyoma látszik azokon, több kellett ennél. Az evangyéliom irodalmi sorsa magától, Jézustól függ. Jézus volt, hogy úgy mondjam szerzője a saját élettörténetének. Tapasztalati tény bizonyítja ezt. Még hosszú időkön át fogják egyre írni a «Jézus éle te its. Már pedig Jézus élete mindig nagy sikert fog aratni, ha valamely írónak meglesz a szükséges ügyessége, bátorsága és naivitása ahhoz, hogy korának irályával fordítsa 1c az evangyéliomot A sikernek ezerféle oka után

fognak kutatni, de annak mindig csak egy oka lesz, maga az evangyéliom, az ő hasonlithatlau benső szépsége. Ha ugyanazon iró egyben és ugyanazon eljárás mellett Pál apostolt fordítaná le, a közvélemény nem lenne elragadtatva. Nagyon igaz tehát, hogy Jézusnak kiváló egyénisége, mely hatalmas erővel magaslik ki tanítványainak középszerűsége fölé, volt lelke az új jelenségnek s az képezte annak egész eredetiségét

A héber ős evangyéliom egészen az V. századig tartotta fenn magát eredetben Syriának nazarénusai között. Görögül is lefordították.¹ Egy példánya megvolt Caesareai Pamphilius könyvtárában;' sz. Jeromos közli, hogy ő a héber szöveget lemásolta Aleppoban, sőt azt le is fordította.³ Az összes egyházi atyák úgy találták, hogy e héber evangyéliom sokban hasonlított a görög evangyéliomhoz, mely szt. Máté nevét viseli. Ebből azon következtetést vonták le a leggyakrabban, hogy a Máté nevét viselő görög evangyéliom a a héberből van fordítva.¹ Ez a következtetés téves. Ami szent Máté nevét viselő evangyéliomunk keletkezése sokkal bonyolultabb ösvényeken haladt. Ennek az evangyéliomnak hasonlatossága a Héberek evangyéliomához nem megy el az azonosságig.¹ Ami Máté apostol után elnevezett evangyéliomunk minden inkább, mint fordítás. Megfogjuk magyarázni később, hogy az összes evangyéliom szövegek között az övé áll a héber prototípushoz a legközelebb.

- ¹ E mellett bizonyítanak az Atyák számos idézetei. I,. különösen Alex. Kelem. *Strom.* II. IX, 45; Origin. *In Joh.* tom. II. 6. (Opp. IV. 63. s köv.); Euseb. H. E. III. XXV'. 5; sz. Jerom. alábbi idézett helyen 3 jegyz. Tischendorf. 8. c; Nicephoros *Stichometria-\a.* Crednernél *Gesch. des neut. Can.* p. 243, Niceph. Callistos *ibid.* p. 256.
- $^2$  L. a keresztyén és zsidó nyelven megirt iratok felől egy másik sajátságos, de vitás tájékoztatót Tiberiasból a IV'. században Epiph. haer. XXX. 6.
- <sup>3</sup> De viris. ill. c. 2, 3, 16. (2. Pseudo Ign. Ad Smyrn. 3.); In Matth. prol. és V'I. 11; XII. 13; XXIII. 35; XXVII. 16, 51; In Miéit, VII. 6; In Ezechiel. XXVIII. 7; In Eph. X. 4; Adv. Pelag. III. 1; Epist. ad Hedibiam (Opp. edit. Mart. IV. 1 r. col. 173. s 176); Epist. ad Damasum (Opp. IV. 1. r. col. 148.); Epist. ad Damasum alia (Opp. III. col. 519.); Epist. ad A Igaziam (Opp. IV'. 1. r. 190); In Isaiam 1. XVIII. prol. (Opp. III. 478.); In Isaiam XI. 1. II. össze Epiph. haer. XXIX. 9; XXX. 13, 14, 16. Lásd ellenben Mopsuestési Theodorost Photiusnál cod. 177. L. Euseb. Theoph. (col 685. Migne); syr. IV. 12. Lásd itt fent.
- <sup>4</sup> Lásd főleg Papiast Euseb. H. E. III. XXXIX. 16; Apollinaris, a *Chron. pasc.-ban* p. 6. (Paris); Ireneus I. XXVI. 2; III. XI. 7; Epiph. haer. XXVIII. 5; XXIX. 9; XXX. 3, 6, 13, 14; sz.-Jerom. id. helyek.
- <sup>4</sup> Ha a két mű azonos lett volna egymással, sz. Jeromos nem bajlódott volna a Heb. evangyéliomának lefordításával. A töredékek, melyeket az utóbbi evangyéliomból bírunk, gyakran sokban elütnek Mátétól (p. o. XXVIII. 1 10, 18—20) Máténál a *pncuma bogion*, mint Jézusnak atyja szerepel; a héber evangyéliomban az anya szerepét játsza, minthogy a *ruab* nőnemű. L. alább.

A syriai zsidó-keresztyéneknek pusztulása e héber szöveg eltűnését eredményezte. A görög és a latin fordítások, melyek kellemetlen dissonantiát vegyítettek a canonicus evangyéliomok közé, szintén kivesztek. Az egyházi atváknál előforduló nagyszámú idézetek után némi fogalmat alkothatunk magunknak az eredetiről. Az atyáknak igazuk volt, midőn azt ami legelső evangyéliomunk mellé állították. A hébereknek, nazarénusoknak ez az evangyélioma, tényleg, sokban hasonlított a Máté nevét viselő evangyéliomhoz, terve és elrendezésében. Terjedelmét tekintve, a Márké és a Mátéé közé sorozandó.<sup>2</sup> Nem lehet eléggé fájlalnunk e szöveg elvesztését Bizonyos azomban, hogy ha a szent Jeromos által látott evangyéliomot birnók is még, ami Máténknak itélnők oda a pálmát. Ami Máténk sértetlenül maradt meg végleges kiadása óta az I. század utolsó éveiben, mialatt a héber evangyéliom a szövegekre féltékenyen őrködő orthodoxiáuak hiánya mellett Syria judaisáló egyházaiban, századról századra annyi átdolgozáson ment keresztül, hogy elvégre alig ért többet egy apocryph evangyéliomnál.

Eredetileg megvoltak benne, ugylátszik, azok a jellemző vonások, melyeket eg}' kezdetleges műnél rendszerint megtalálunk. Az elbeszélésnek terve összevágott a Márk-féle tervvel s ez jóval egyszerűbb, mint a Mátéé és a Lukácsé. Jézusnak szűztől való születése nem szerepelt benne.³ A geneologicus leszármazási táblázatok terén a harcz élénk volt Az ebionismus e pont körül vívta meg döntő harczát. Voltak, akik az ő geneologicus táblázataikat fogadták el; mások ismét visszavetették azokat.⁴ Összehasonlítva a héber evangyéliomot a Máté nevét viselő evaugyéliommal, amennyire a reánk maradt töredékek után ítélhetünk, symbolismusa kevésbé mesterkélt,⁵ logicusabb,⁶ az exegesis bizonyos ellenvetéseire alkalmat

Lásd a megmaradt töredékeket Hilgenfeldnél Nov. Tett, estra can. recept, fascic. IV. p. S—31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Niceph. *Stichom*. 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hilgenfeld 1. op. cit. p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I., *Jétus étele* p. 23, 249—250. Epiphanes, aki e héber evangyéliomot nem látta, a kételkedők közé áll abban, ami a nazarénusokat illeti. Haer. XXIX. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Így, a *hyperthyron*, a templom főkapujának záróköve tör ketté Jézus halálakor (Hilg. 17, 28). A három synopticus azt a *halapetatma\a\* helyettesíti, a függönnyel, annak jelzéséte, hogy Jézus széttépi a régi mysteriumok fátyolét s eltörli azt, ami a judaismusban szűkkeblű, kizárólagos, zárkózott. *Héb.* VI. 19; IX. 6; X. 19 s köv.

b H. ö. föleg Máté XVIII. 22. és a Héb. evangyéliotnának parallel részletét (Hilg. 16, 24); Máté XIX. 16—24 és a parallel részt (Hilg. p. 16 —17, 24, 26). Azon nehézkes kieszelés helyett, melyet a canonicus Máténál találunk, egy a sanhedrin megkeresésére a sir mellé állított római őrségről a héber evangyéliomban a főpap egyszerűen nehány szolgáját állítja a sir mellé. (Hilg. p. 17, 28-29).

nyújtó,¹ de emellett a csodás téren sajátosabb, durvább, a Márkéhoz hasonlóbb volt. így az a mese, hogy a Jordán tüzet fogott, mialatt Jézust keresztelték, az első századok népies hagyományának e kedvelt meséje megvolt benne.¹- Azaz alakzat, mely szerint föltételezték, hogy az isteni Lélek e pillanatban megszállotta Jézust, mint egy tőle külön álló erő, ugylátszik szintén ősrégi nazarén conceptió. A színváltozásnál a Lélek, Jézusnak anyja,³ üstökénél ragadja meg fiát; ugyanaz a kép ez, melyet Ezechiel leír⁴ és a Dániel nevét viselő könyv toldásaiban találhatunk⁵ s úgy viszi át a Thabor hegyére.⁶ Néhány materiális részlet bosszantólag hat,² de teljesen a Márk ízlésének felel meg. Végre nehány a görög fordításban sporadikusan előforduló vonás, minő a házasságtörő asszony története, a mely úgy, a hogy talált helyet a negyedik evangyéliomban, szintén előfordult a héber evangyéliomban.<sup>8</sup>

A feltámadott Jézus megjelenéseiről szóló elbeszéléseknek ez evangyéliomban különleges jelleg jutott. Mialatt a Máté által képviselt galileai hagyomány szerint Jézus Galileában adott volna találkát tanítványainak, a Héberek evangyélioma, kétségkívül, mert ő képviselte a jerusalemi egyház hagyományait; azt beszélte, hogy Jézusnak összes megjelenései e városban játszódtak le, s az első látományt Jakabnak tulajdonította. Márk és Lukács evangyéliomában a befejező részek egyike szintén Jerusalemet teszi meg az összes megjelenések színteréül. Pál apostol hasonló hagyomány után indult. 10

Igen jellemző vonás, hogy Jakab, a jerusalemi ember, a héber evangyéliumban fontosabb szerepet játszott, mint az evangyélmi hagyományban, melyet túlélt<sup>11</sup> Mintha a görög evangyélisták körében

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> így nincs meg benne Zakariásnak, Barachias fiának pontatlansága. (Máté XXIII. 35. Hilg. p. 17, 26). a *Barabbas* szónak igazi alakját is megtaláljuk benne.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hilgenfeld p. 15, 21. L. Carm. sybill. VII. 81—83; Cerygma Pauli Pseudo-Cypriánnál De non iter. bapt. kiad: Rigault. Paris 1648., Observ. ad calc p. 139; sz. Justin Dial. 88; Euseb. De solemn, paschali 4; sz. Jerotn. In. Is. XI. 1., L. Ebionita evangyéliom (Hilg. p. 34).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Őrig. *In Jer.* homil. XV. 4. E szó *raah* (lélek) nőnemű a héberben. Istennek Lelke az elchasaitaknál szintén nő. *Philos.* IX. 13; Epiph. haer. XIX. 4; XXX. 17; LIII. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ezékiel VIII. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Beliál és a Sárkány 36 (XIV'. fej. 35, Vulgata).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Hilgenfeld p. 16, 23—24. E töredéket helytelenül hozták kapcsolatba a megkisértést tartalmazó elbeszéléssel.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hilgenfeld p. 16, 37. sor.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Eus. H. E. III. XXXIX. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>L. Az Apostolok p. 36 37 jegyz.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> I. Kor. XV. 5-8.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Hilgenfeld p. 17, 18, 27 -28, 29.

öntudatosan azon munkáltak volna, hogy elnyomják Jézusnak testvérét, vagy legalább azon föltevést keltsék, hogy az gyűlöletes szerepet játszott. 1 A nazarén evangyéliomban ellenben Jézus azzal tiszteli meg Jakabot, hogy halála után neki jelenik meg először; tisztán s egyedül ő miatta; jutalmául az eleven hittől duzzadó fogadalomnak, melyet Jakab tett, hogy mindaddig nem eszik s nem iszik, míg az ő feltámadott testvérét meg nem látja. Szinte hajlandók lennénk ez elbeszélést a legenda újabb átdolgozásának tartani. Pál apostol 57-ben szintén arra tanít minket, hogy a hagyomány szerint, melyet ő ismert, Jakabnak is megvolt a maga látománya.- íme tehát egy fontos tény, melyet a görög evangyéliomok elnyomtak s a melyet a héber evangyéliom elbeszélt. Viszont, ugylátszik, a legelső héber kiadás nem egy utalást tartalmazott Pál ellen. Emberek léptek fel, mint próféták, és ördögöket űztek a Jézus nevében; az ítélet nagy napján, Jézus elutasítja őket, mert törvény ellenes dolgot cselekedtek A dudváról szóló példabeszéd még jellemzőbb. Egy ember csupán jó magot vetett az ő földjébe; de mialatt alszik, az ellenséges ember\* eliön. dudvát vet a gabona közé s azzal távozik. «Uram, szólották a szolgák, te tiszta magot vetettél a földre; hóimét vagyon azért ez a konkoly? — Az ellenséges ember cselekedte ezt, feleli a gazda. — Akarod-e, hogy elmenjünk és összeszedjük a konkolyt?— Nem; mert azzal együtt a gabonát is kitépnétek. Engedjétek, hogy mindakettő nevekedjék együtt az aratásig; akkor majd meghagyom az aratóknak: Szedjétek össze először a konkolyt és kössétek kévékbe, hogy megégettessék; a gabonát pedig takarítsátok be az én csűrömbe».4 Jusson eszünkbe, hogy e kifejezés «az ellenséges ember»<sup>5</sup> volt a szokásos név, mellyel az ébioniták Pál apostolt illették.'6

A héber evangyéliomot Máté apostol művének tartották-e Syriának keresztyénéi, akik azt használták? Semmiféle komoly indok sem szól amellett, hogy ilyesmit higyjünk.<sup>7</sup> Az egyházi atyák tauúság-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Jézus élete p. 139, 1 60, 348.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. Cor. XV. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ergasomenoi tén anomian. Máté VII. 21 —23. (Has. ö. Zsolt. XIV. 4. gör. ford.) E részt Lukács ügyesen hárítja vissza a zsidókra. Luk. XIII. 24 s köv. E kifejezések szerint: *anornoi, hyioi anotnias* stb. Pálnak tanítványait nevezték az ébioniták. Lukács (XIII. 37) ezért változtatja át azt ezzé: *ergatai adikias*.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Máté XIII. 24 s köv.; 36 s köv. Λ konkolyt vető hiányzik Márknál IV. 26—29. A Máté kiadója azt kétségkívül a héber evangyéliomból vette. Lukács az egészet elhagyja.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Echthrós anthrópos.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. *Pdl apóst.* p. 305. A Máté XIII. 39 verse nem ok, hogy visszautasítsuk az egész utalást Pálra. *Ha diabolosájára* az utolsó kiadótól eredő enyhítés. *Toús pojountas tén anomian* (41. v.) nagy horderejű. L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Efféle nézet vitatásánál fel kellene tennünk, hogy a döntő körülmények, melyek nem engedik meg nekünk annak elfogadását, hogy a görög

tétele mitsem bizonyít e kérdésben. Az egyházi írók határtalan pontatlansága mellett, midőn a héberről van szó, ennek a helyes tételnek: «Svria keresztvénéinek héber evangvélioma hasonlít a szent Máté nevét viselő görög evangyéliomhoz\*, a következő tétellé kellene átváltoznia, amely korántsem azonos azzal: «Syria keresztvénéinél megvolt sz. Máté evangyélioma héberül;- avagy ezzé: «Szent Máté héberül irta meg evangyéliomát». 1 Úgy hisszük, hogy sz. Máté nevét nem alkalmazták az evangyélmi kiadások közül egynek megjelölésére csakis akkor, midőn a görög kiadást, mely ma nevét viseli, már megírták, vagyis később.<sup>2</sup> Ha a héber evangyéliom valaha viselt szerzői nevet, illetve hagyományt jelzést, úgy ez «a tizenkét apostol evangyélioma», olykor talán a -Péter evangyélioma» volt.\* De e czimeket is nézetünk szerint csupán későn kapta, midőn az apostolok neveit viselő evangyéliomokat, mint a Mátéé, már fölkapták. Az ős evangyéliom magas tekintélyének fentartására döntőleg hathatott, ha azt az egész apostoli testület tekintélyével födték.

Mint már mondottuk, a héber evangyéliomot rosszul őrizték. Syriának minden judaisáló sectája adott hozzá és vett el belőle valamit, úgy annyira, hogy az orthodoxok majd azt mondják felőle, hogy interpolált és hosszabb Mátéénál,<sup>5</sup> majd azt, hogy csonkított.<sup>6</sup> A héber evangyéliom főleg a második század ébionitáinak kezei között ment át a legnagyobb változáson. Ez eretnekek egy görög

evangyéliomot, mely a Máté nevét viseli, mai alakjában (1. *Jézus élete* p. 166—167. jegyz.) Máté apostol írta s különösen a Máté áttérését tárgyazó rész (Máté X. 9.) nem voltak meg a héber evangyéliomban. Már pedig Epiph. haer. XXV. 13. az ellenkezőnek hivésére ösztönöz. I., alább.

- Már Papias is e formulát használja. Papias kezében a görög kata Matthaion volt, a melyet ő héber fordításnak tart. Elkerülhetlen volt tehát, hogy higyje, miként a héber eredeti szintén a Máté nevét viseli. Epiphanes haer. XXX. 13. kétértelmű s külömben is ott az ébionita evangyéliom legújabb formájáról van szó. A nazarén evangyéliom nem viselt semmi világos czimet, minthogy Jeromos ez evangyéliomot így hívja secundum apostoios, sire, ut plerique autumant, Juxta Matthaeum. Adr. Pelog. III. 2. V. Proef. in erang. ad Damasum.
  - <sup>2</sup> L. alább.
- <sup>3</sup> Az ebion evangyéliom előszava. Hilg. p. 33, 35; sz. Jerom. *Adr. Peiag.* III. 2; *In Maith.* proaem. V. Origin. *Homil I. in Lucám* (Opp. III. 933); sz. Ambrosius *In Luc.* I. 2; Theophylactés *In Luc.* proaem; sz. Justin sűrűn használja az evangyéliomok megjelölésére a következő czimet: *apomnémoneumtiia tőn apostolán*.
  - <sup>4</sup> Sz. Justin Diai. 106. (autód kétes). L. alább.
  - <sup>5</sup> Epiph. haer. XXVIII. 5; XXIX. 9.
- <sup>6</sup> Epiph. haer. XXX. 13. Ephiphanes a teljes evangyéliomot a nazarénusoknak, a megcsonkítottat az ébionitáknak tulajdonítja. V. Euseb. H. E. VI. 17.

kiadást készítettek belőle magoknak,¹ melynek elrendezése, úgylátszik, hamis, nehézkes, döczöngős volt és amelynél nem találták véteknek, ha Lukácsot és a többi görög evangyéliomokat utánozzák.² A «Péterről·³ és «az egyptomiak»⁴-ról elnevezett evangyéliomok ugyanazon forrásból eredtek, jellegök szintén apocryph és értékök középszerű.

<sup>1</sup> Akridet — összetévesztve enkridet-stA. Kpiph. haer. XXX. 13.

<sup>2</sup> Epiph. *ibid.*; Hilgenfeld *Nov. Tett.*, extra Can. rec. IV. p. 32 s köv. Sz. Jeromos *In Matth.* XII. 13., a nazarénusok és az ebioniták evangyéliomának azonosságát tálon-túl vitatja.

<sup>3</sup> Őrig. In Matth. tom. X. 17. Opp. III. 462; De princ. I. praef. 8. ford. Rufin Opp. I. 49. (v. Ignatius Ad Smyrn. 3; sz. Jerora. De virít ill. 16; In It. XVIII. prol.); Euseb. H. E. III. 3, 25, 27; VI. 12; Theodoret, Haeret. fab. II. 2; sz. Jerora. De virít ill. 1; Gelasius Dekrétuma 6 fej.; Hilgenfeld <">/». cit. IV. p. 39-42.

<sup>4</sup> Alex. Kelem. *Strom.* III. 9, 13. (v. Róm. Kelem. Ép. II. 12); Őrig. *In Luc.* I; *Philotophumena* V. 7; Epiph. haer. LXII. 2; sz. Jerora. *In Matth.* prol. *init.* Theophylactes *In Luc.* proaem; Hilgenfeld IV. p. 43—44.

#### HETEDIK FEJEZET.

## A görög evangyéliom. — Márcus.

A görög tartományok<sup>1</sup> keresztyénségének még nagyobb szüksége volt, mint a syriai tartományoknak, egy a Jézus tanítását és életét tárgyazó írott munkára. Első pillanatra úgylátszik, mintha e szükség kielégítésére egész egyszerűen a héber evangyéliomnak, mely kevéssel Jerusalem romba dőlte után öltött határozott formát, lefordításához kellett volna nyúlni. Csakhogy a hű és egyszerű fordítás szorosan véve nem e korszaknak a ténye; egyetlen szöveg sem bírt oly tekintélylyel, hogy a többiek fölé emelkedett volna; másrészt nem bizonyos, hogy a nazarénusok kicsiny héber könyvei a tengeren átkeltek és Syria határait átlépték volna. Az apostoli kör tagjai, akik a nyugatnak egyházaival összeköttetésben állottak, megbíztak saját emlékezetőkben s kétségkívül nem vitték el magokkal e műveket, amelyeket híveik megnem értettek volna. Midőn a görög evangyéliomnak szüksége érezhetővé vált, több darab készült el abból. De mint már mondottuk, a terv, a keret, majdnem az egész könyv nyomjelezve volt előre. Jézus életét alapjában csupán egyféle modorban lehetett elbeszélni és két tanítványnak, kik elkülönítve írtak, az egyik Rómában, a másik Kokabában, az egyik görögül, a másik syr chaldeai nyelven, két oly művet kellett létre hozniok, melyek sok hasonlóságot mutatnak egymással.

A fővonásokat, az elbeszélés rendjét nem kellett már megalapítani. A görög irályt, a lényeges szavak megválasztását kellett megteremteni csupán. Az az ember, aki e nagy fontosságú munkát elvégezte, János-Márkus volt, a tanítvány, Péternek tolmácsa.<sup>2</sup> Márk,

A latin vidékekről nem szólunk. A keresztyénség ez időben tulajdonképeni latin főidőn csakis Rómát érintette még s a római keresztyének görögül beszéltek.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lásd Jézus élete 13. kiad. p. 406; Az Apostolok p. 248—249, 278 — 280; Pdl apostol p. 20, 32; Az Antikrisztus p. 27, 73—74, 98—99, 111—112, 121 — 122; Presbyteros Joanes-ró\ szóló hagyományt Papiasnál Euseb. H. E. III. XXXIX.

úgylátszik, látott valamit gyermek korában az evangyéliom eseményeiből; hihető, hogy jelen volt a Gethsemáni kertben.¹ Személyesen ismerte azokat, akik Jézns utolsó napjainak drámájában szerepeltek.² Pétert elkísérte Rómába,³ s e városba maradt valószínűleg az apostol halála után is és átélte az ott lezajlott rettenetes válságokat, ott adta ki, minden valószínűség szerint, ama negyven vagy ötven oldalas kicsiny iratot, mely legelső magját képezte a görög evangyéliomoknak.

Az irat, habár Péternek halála után készült, bizonyos értelemmel Péternek volt a műve.4 Az a szokásos keret az, melyet Péter a Jézus életének elbeszélésénél használt. Péter alig tudott valamit görögül; Marcust használta tolmácsul; számtalanszor ő volt ama csatorna, melyen keresztül a csodás történet lesziirődötL Péter prédikálásaiban nem követett valami szigorú rendet; a tényeket, a parábolákat úgy idézte, amint azt a tanítás épen megkívánta.<sup>5</sup> E szerkezeti szabadságot újra megtaláljuk a Márk könyvében. Az anyag logikai elrendezése teljesen hiányzik. A mű, bizonyos tekintetben igen hiányos, mert Jézus életéből egész részek maradtak ki, a mit már a II. században is panaszkép hoztak föl.<sup>11</sup> Ellenben a világosságnak, a pontosságnak a részletekben, az eredetiségnek, a festőiességnek, az életnek, melyre ebben az első elbeszélésben találunk, nincsen párja. A realistnusnak bizonyos vonása kissé nehézkessé és érdessé' teszi, Jézus jellemének ideális volta szenved e miatt; összefüggéstelenségekre, érthetetlen fonákságokra bukkanunk. Az első és a harmadik evangyéliom sokkal magasabb színvonalon áll a Márk evangyéliománál, ami a párbeszédek szépségét, az egyes jelenetek szerencsés elrendezését illeti, a sértő részleteknek egész sora maradt ki azokból, de mint történeti okirat, a Márk evangyé-

<sup>15;</sup> Constit. apóst. II 57. Márkus nem bírt elég fontossággal arra, hogy egy iratnak értékét nevének hozzáfűzése által emelje.

 $<sup>^1</sup>$  Valószínűleg ő az a ueaniskos,akit Márk XIV. 51 — 52. versei említenek. I.ásd Jézus élete p. 406.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jegyezd, különösen, amit Cyrenei Simonról mond, -Alexandernek és Rufusnak atyja»-ról (XV. 21) s azt, hogy a szent asszonyokat, Arimathiai Józsefet igen jól ismerte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I. Petri V. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Papias Euseb. III. XXXIX. 15; Iren. III. 1. 1, Alex. Kel. Euseb. H. E. VI. 14; Euseb. H. E. II. 15; sz. Jerom. *De viris ill.* 8; *Ad Hedibiam* quaest. 11; a kéziratok vég glossái (Scholtz és Malthaei) *Evang. sec. Marcum*, p. 8). Justin részlete *Diai.* 106. sok kételynek enged helyet.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Presbyteros Joannesről szóló hagyomány, elbesz. Papias Eusebnél III. XXXIX, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Papias 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Péld. Márk III. 20.

lioma áll legfelül.¹ A Jézus által hátrahagyott mély benyomás a maga egészében tükröződik vissza minden során. Úgy látjuk ót, mintha valóban élne, cselekedne.

Az álláspont, mely mellett Márk Jézusnak nagy beszédeit oly sajátszerüleg megrövidíti, megdöbbent E beszédek nem lehettek ismeretlenek előtte, ha azokat mégis ki hagyta, erre kétségkívül valami oka volt. Péternek kissé szüklátkörü és száraz szelleme lehetett az oka talán ennek az eljárásnak. Úgy ancsak e szellemből magyarázható ki bizonyára az a gyermekes fontosság, melyet Márkus a csodákra helyez. A thaumaturgián az ő evangyéliomában az esetlen materialismusnak sajátos jellege csillog, mely egy-egy pillanatra a varázslók álomképeire emlékeztet. A csodák nehézkesen iátszódnak le – fokozatos fázisok révén. Jézus arameai formulák segélyével, melyek kabbalisticus izüek, műveli azokat. Valóságos tusát látunk a természeti és a természetfölötti erő között; a baj fokozatosan enged csupán és ismételt meghagyásra.-' Ne hagyjunk ki a számításból bizonyos titkos vonást sem. Jézus kegyének részeseit mindig eltiltja attól, hogy csodáiról beszéljenek.<sup>3</sup> Jézus ez evangyéliomban nem úgy lép elénk, mint a szeretetreméltó moralista, akit szeretünk, hanem mint egy félelmet gerjesztő varázsló. Félelmet kelt maga körül mindenfelé, az emberek megrémítve csodatettei által arra kérik őt, hogy távozzon el körükből.

Ebből nem szabad arra következtetni, mintha Márk evangyélioma kevésbbé lenne történeti, mint a többi; épen ellenkezőleg. Dolgok, melyek a legnagyobb mértékben sértőleg hatnak reánk, főfontosságúak valának Jézusra és közvetlen tanítványaira nézve. A római világ még nagyobb bolondja volt a képzelődéseknek, mint a zsidó. Vespasián csodái pontról-pontra ugyanazon kohóból kerültek ki, mint Jézusnak a Márk evangyéliomában elbeszélt csodatettei. Egy vak, egy sánta állítja meg őt a köztéren, arra kérik, gyógyítsa meg őket. Vespasián az elsőt úgy gyógyítja meg, hogy szembe köpi, a másikat pedig lábára állítja s járni tanítja. Péterre, úgylátszik, döntő

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lásd. p. o. Márk I. 20; II. 4, 14; III. 17. v. 22, 37. 42; VI. 45 . VII. 2b, 31; VIII. 10, 14; IX. b; X. 4b; XI. 4; XII. 28; XIII. 3; XV. 14, 21, 25, 42. összehasonlítva e részeket a többi synopticusok megfelelő részeivel. Lásd főleg a Kereszt. Jánosról szóló elbeszélést Márknál, az egyedüli teljesen történeti tényt, mely minden evangyéliomban megvan. Jegyezd meg e kifejezést «Máriának fia» (VI. 3.) 1. a függeléket p. 542.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> így a gergesai ördöngős esete Mark. V. 1—20; a nyavalyatörös IX. 14—20 s főleg a bethsaidai vak VIII. 22—26. (jegyezd meg különösen a 24. vers naiv feleletét).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> E meghagyás előfordul Mátéban is, de nem oly kifejezetten és következetesen. H. ö. Márk. 1, 44; III. 12, Máté VIII. 4-el; XII. Ib-al.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tac. Hist. IV. 81—82; Sueton Vesp.

hatással voltak e csodák s hinnünk lehet, hogy azokra igen nagy súlyt fektetett prédikálásában. Innen van az, hogy egy általa sugalmazott mű egészen különleges physonomiát nyert Márkus evangyélioma kevésbé legenda, inkább a hit erejével megirt élettörténet. Λ legendát jellemző vonások, a körülmények lenge volta, a körvonalak elmosódó jellege meglepnek Mátéban és Lukácsban. Ellenben itt, minden élettől buzog, érezzük, hogy az emlékek közvetlen behatása alatt állunk.¹

A könyvecskén uralkodó szellem egészen a Péteré. Mindenekelőtt Képhas elsőrangú szerepet játszik és mindig az apostolok élén jelenik meg. A szerző egyáltalán nem tartozik a Pál iskolájához és mindamellett, különféle tekintetben, nem törődésével a judaismussal, gyűlöletével a farisaizmus iránt, élénk ellenszenvével a zsidó theocratia elvei iránt, inkább ehhez, mint a Jakab által követett irányhoz áll közelebb.² A kánaáni elbeszélés,³ mely kézzelfoghatólag annyit jelent, hogy a pogány szintén részesül a kegyelemben, ha hisz, ha alázatos, ha a család gyermekeinek ősibb kiváltságát elismeri, igen jól összevág azzal a szereppel, melyet Péter Cornelius hadnagy történetében játszik? Pétert, igaz, később félénknek tartja Pál; de azért, annak idején, ő lehetett az első, aki a pogányok hivatását elismerte.

Látni fogjuk később: micsoda módosításokat iktattak a legelső görög kiadásba, hogy azt akadálytalanul adhassák a hívők kezébe s miként állott elő ebből az átdolgozásból a Máténak tulajdonított evangyéliom és a Lukács evangyélioma. A kezdetleges keresztyén irodalom kimagasló ténye, hogy e javított s bizonyos értelemben teljesebb szövegek kinem szorították az eredeti szöveget Márknak kicsiny műve tovább élt és csakhamar a kényelmes, de egészben téves hypothesis révén, mely belőle «ihletett kivonatoló! csinált, az evangyéliomok mysticus négyesében kapott helyet Bizonyos-e, hogy Márkusnak irata mentve maradt teljesen minden interpolatiotól, hogy a szöveg, melyet ma olvasunk, egyszerűen és tisztán a legelső görög evangyéliom? Vakmerőség lenne ilyesmit állítani. Ugyanakkor, midőn Márkot véve alapul, más idegen nevű evangyéliomoknak megírását érezték szükségesnek, nagyon valószínű, hogy magát Márkot is átdolgozták, meghagyva nevét a könyvnek élén. Számtalan sajátszerűség bizonyos visszamenő befolyásra látszik mutatni, melyet Márk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. a szolgáról szóló annyira személyes jellegű elbeszélést. Márk. I. 29—34.

Márk II. 16; III. 6; VII. 1-23; VIII. 11—21; XII. 117; XIII. 10, 14. és köv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Márk. VII. 24 s köv. V. Máté XV. 21—28.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Csel X. 1 s köv. Igaz, hogy itt az Ap. Cselekedetei írójának személyes nézeteiről sem szabad megfeledkeznünk.

szövegére a Márk után szerkesztett evangyéliomok gyakoroltak. Ezek azomban már bonyolult föltevések, melyek mellett mi sem bizonyos.¹ Márk evangyélioma egységes egész és eltekintve bizonyos részletektől, ahol a kéziratok külömböznek egymástól, eltekintve ama csekély javításoktól, melyeken a keresztyén iratoknak majdnem mindegyike keresztül ment, nem látszik meg rajta, hogy azóta, midőn megiratott, valami jelentékeny toldásokkal bővült volna.

Márk evangyéliomának jellemző vonása volt kezdettől fogva a genealógiának és a Jézus gyermekkorára vonatkozó legendáknak hiánya. Ha volt valami ür, mely sürgetőleg volt betöltendő a kathoiikus olvasók érdekében, úgy az ez volt; és mindamellett óvakodtak ilyesmit tenni. Számtalan más és az apologisták szempontjából boszszantó részlet szintén sértetlenül maradt meg benne. Egyedül a feltámadásra vonatkozó elbeszélésen látszanak meg Márkusban az erőszaknak szembeszökő nyomai. A legjobb kéziratok megszakadnak e szó után EPHOBOYNTOGAR (XVI. 8.) Egyáltalán nem tehető fel, hogy a kezdetleges szöveg ily csonkán végződött volna. Valószínű, hogy volt a folytatásban valami olyas, ami boszantólag hatott az elfogadott eszmékre; elhagyták tehát; de e befejezést *ephobounto gar* kevéssé kielégítőnek találván, külömböző clausulákkal állottak elő, melyek közül egy sem bírt elég tekintélylyel ahhoz, hogy a többit kiszorította volna a kéziratokból.<sup>2</sup>

Abból, hogy Máté és különösen Lukács elhagynak oly részt, mely Márkusnál tényleg megvan, arra következtettek, hogy e részletek nem voltak meg proto-Márkusnál. A második feldolgozás kiadói válogattak, kihagytak, ösztönüket követve és munkájuk egységét tartva szem előtt. Ki merték mondani, például, hogy a Passió hiányzott az első Márkban, mert Lukács, aki e pontig őt követte, Jézus utolsó óráinak elbeszélésében nem követi többé. Az igazság ott van, hogy Lukács a Passió leírásánál symbolicttsabb, meginditóbb ösvényt követett, mint Márk; már pedig Lukács sokkal jobb művész, hogysem összekeverné a színezéseket. Márkusnak Passiója viszont az igazabb, az ősibb, a történetiebb. A második kiadás fölött, hasonló esetben,

¹ Egészen helytelenül állítják, hogy a mostani Márk nem az, melyről Papias beszél. A rendszeretlenség, melyről Hierapolis püspöke panaszkodik, nagyon is arra vallanak. A jelenetek Jézus életéről egészen önkényesen rendezvék. Ugyanezt Mátéra is fogják mondani s mindamellett Papias nem tett e miatt neki szemrehányást. Ez onnan van, mert, midőn Mátéról van szó, oly indok merül fel, mely Papias szemében túlszárnyalja a többit mind és nem engedi, hogy tovább beszéljen: «ez a teljes forma, melyben Máté a /o^/o-kat leírja. Fölteszik mindig, hogy Papias az evangyéliomokról *ex professo* irt egy czikket; már pedig ő kizárólag a tárgya által parancsolt szempontról beszél.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. Az Apostolok p. 7. jegyz. 1. V. sz. Jerom. Ad Hedibiam Quaest 3; Nyss. Gergely In resurr II. Opp. (Paris 1638) s. III. p. 411. B.

mindig jobban uralkodnak az apriori érvek, mint azokon, melyek azt megelőzték. A pontos vonások közömbösek azok előtt a nemzedékek előtt, melyek a cselekvő személyeket nem ismerték. Ők nem kívánnak mindenekelőtt egyebet, mint minden részeiben kikerekített és jellemző vonásokkal megírt elbeszélést. 1

Minden arra mutat, hogy Márk csupán Péter halála után irta meg evangyéliomát Papias is így vélekedik, midőn azt mondja, hogy Márkus «emlékezet» után irta<sup>1</sup> meg azt, amit Pétertől hallott. Iréneus szintén ugyanezt mondja.<sup>2</sup> Végre ami, ha elfogadjuk a művek egységét és integritását, döntő, Márkus evangyélioma szembeszökő utalásokat muta,t a 70. esztendőnek katasztrófájára.<sup>3</sup> A szerző a XIII. részben apocalypsisszerüt ad Jézusnak szájába, ahol Jerusalem elfoglalására vonatkozó jövendölések kereszteződnek egymással<sup>4</sup> és a világ közeli végéről szóló jóslatok.<sup>5</sup> Mi azt hisszük, hogy ez a kicsiny s azon czélból szerkesztett Apocalypsis, hogy a híveket a Pellába leendő menekülésre bírja, 68 körül terjedt el a jerusalemi hívek között<sup>6</sup> Bizonyára akkor nem tartalmazott még semmit a templomnak lerontásáról. A János-féle Apocalypsisnek szerzője, aki pedig annyira ismeri a keresztyén öntudatot, még maga sem hiszi a 68. év utolsó vagy a 69. év első napjaiban, hogy a templomot lefogják rombolni.<sup>7</sup> Természetesen a Jézus életéről és beszédeiről szóló valamennyi gyűjtemény, melyek e terméket prófétáinak tekintették, a befejezett tények értelmében módosították azt, s a templom romlását pontosan jelző jóslatot iktattak közzé. Valószínű, hogy a héber evangyéliomban első kiadása óta már meg volt a kérdéses apocalypticus részlet A héber evangyéliomban meg volt egész bizonyosan a Zakariás, Barakiás fiának megöletésére vonatkozó részlet,8 vonás, mely a hagyományban ugyanazon időben született meg, mint a kérdéses apocalypticus részlet9 Márkusnak nem kerülhette ki figyel-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hasa emnfmoBtusen, . . . hős apemndmoneusen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Adv. haer. III. 1, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Más utalások vonatkoznának a Eaodiceai és a Ponipei földrengésekre, Jakab megöletésére és talán a Néro-féle üldözésre. Ez események időszaka a 60—64 esztendő.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ezt nevezték: *thiipsis-nek.* (v. ö. *Móz. menybemen.* 3.) A színezés Ezékielből van véve XXXII. 7—8; Ezsaiásból II. 9; XXXIV. 4; Hoseásból X. 8. De ha tetszik, ebben a János-féle Apocalypsis utánzatát is lehet látni (különösen a Márk XIII. 8, 24—27-ben).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A Messiási jelekről szóló tan meg van már a *Mózes menybemenetelóben* mely Apocalypsis időszámításunk évében készült (10 R.)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> E. *Az Antikrisztus* p. 292 s a köv.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> E. *ibid.* p. 400—401.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sz. Jerom. In Matth. XXIII. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> E. Az Antikrisztus p. 294.

mét egy ily meglepő vonás. Feltételezte, hogy Jézus, életének végső napjaiban tisztán látta a zsidó nemzet romlását s e romlást mértékéül vette annak az időnek, melynek az ő második megjelenéséig elkellett folynia. «Azokban a napokban, azután a katasztrófa után,¹ fog eljönni az embernek fia ...» Egy ily formula nyilván feltételezi, hogy abban a pillanatban, midőn a szerző irt, Jerusalem romlása befejezett tény, de röviddel megelőzőleg.²

Másfelől Márkus evangyéliomát akkor írták meg, mikor Jézus életének szemtanúi még nem haltak ki valamennyien.<sup>3</sup> Látni ebből: mily szűk határok közé van szorítva a könyv megjelenésének valószínű ideje. Az adatok azon szélcsend első esztendeire vezetnek viszsza, mely a judeai háborúra következett Márk ekkor ötvenöt évnél nem lehetett jóval idősebb.<sup>4</sup>

A görög evangyéliomnak e legelső termékét, melyben bármily tökéletlen volt is az, — a tárgynak lényeges vonalai minden valószínűség szerint megvoltak, Rómában irta meg Márk. így szól az ősi hagyomány s mi valószínűtlenség sincs benne.<sup>5</sup> Syria után Róma volt a keresztyénségnek főpontja. A latinismusok sűrűbben fordulnak elő Márk művecskéjében, mint az Új Testámentom bármely más iratában.<sup>6</sup> A bibliai szövegek, melyekre abban utalás történik, a Septantéhez közelednek. Több részlet annak föltevésére vezet, hogy az iró szeme oly olvasókra irányult, akik Palestinát és a zsidó szokásokat nem igen ismerték.<sup>7</sup> Az Ó Testámeutomból vett egyenes idézetek, melyek a szerzőtől magától származnak, egyetlen-egyre szorítkoznak;<sup>8</sup> a Mátét és Lukátsot jellemző exegeticai érvelések hiányzanak Márkusban; A Törvénynek neve egyetlen-egyszer sem kerül tolla alá.<sup>9</sup> Semmisem köteles tehát annak hívésére, hogy a mienktől

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> En ekeinais tais hémerais méta tón thlipsin ekeinda. Márk. XIII. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Igaz, hogy ily frásisok (Máté XXIV. 29. a bizonyíték erre) könnyen engednek az utánjövő kiadók által leendő lemásolásnak. Érvelésünk egész bizonyossággal egy dolgot bizonyít, azt t.i. hogy az apocalypticus beszéd legelső kiadása a judeai háború befejezése után igen rövid idő múlva történt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Márk IX. 1., ismételve Máté XVI. 28; Luk. IX. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A 33. évben, egy valószínű föltevés szerint *neaaiskos* volt. Márk. XIV. 51—52.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Iren. III. 1.1; Alex. Kel. Eusebnél H. E. VI. 14; Euseb. H. E. II. 15; *Demonstr. evang* III. 5; Jer. Epiph. stb.; a kéziratok befej. glossai 1. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Spekoulatór, xestés, kdnsos, phragetloó, kentüriőn, tó ochló to hikanon pólósai.

Márk. VII. 2—4; XII. 38; XIII. 3; XIV. 12; XV. 42. A cheimónos módé sabbató helyett Máté XXIV. 20, Márk XIII. 18. csupán cheimonos áll.

 $<sup>^{8}</sup>$  Márk I. 2—3. A XV. 28 vers interpolate. A  $\it{Vat.}$  és a  $\it{Sinailicusban}$  nincs meg.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A rabbinicus kifejezés: Basileia tőn ouranón (malkuth hasch-schamaim) helyett Márkusnál mindig basileia toú Theoú áll.

tüzetesen elütő mű legyen az, melyre az, amit Presbyteros Joannes a II. század legelső éveiben mondott Pápiásnak, reáillik: A Presbyteros még ezt mondotta: «Márkus, mint Péternek tolmácsa, pontosan, de rendszer nélkül irta le mindazt, amire Krisztus beszédeiből vagy cselekedeteiből emlékezett. Mert ő nem hallotta és követte az Urat; hanem később, mint mondottam, követte Pétert, aki a pillanat szükségletei szerint készítette didascaliáit, és nem mintha az Úr beszédeit tartalmazó rendszeres gyűjtemény szerkesztése forgott volna eszében; ugyannyira, hogy Márkust nem érheti gáncs azért, hogy kicsi számba irt le eseményeket, olyanokat, melyekre emlékezett; mert csupán arra volt gondja: ne hagyjon ki semmit abból, amit hallott és ne kövessen el abban hibát.»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Euseb. H. E. III. XXXIX. 15.

### NYOLCZADIK FEJEZET.

## A keresztyénség és a császárság a Flaviusok alatt.

A judeai háború nemhogy kisebbítette, de sőt bizonyos tekintetben még növelte a zsidók befolyását Rómában. Róma volt sok tekintetben a világnak legnagyobb zsidó városa; ő örökölte Jerusalemnek egész fontosságát. A judeai háború ezerekre menő zsidó rabszolgát dobott Italiába. A 65-től 72-ig terjedő időközben foglyul esett zsidók tömegesen kerültek a vásárra. A bordélyházak a legelőkelőbb családokból származott zsidókkal és zsidónőkkel teltek meg. A legenda egész gyönyörrel épít erre az adatra regeszerű vallomásokat.<sup>1</sup>

Eltekintve a súlyos fej adótól, mely a zsidókra nehezedett, s a mely a keresztyénekre nem egy bántalmazást hárított,² Vespasiánus uralma az Israel családjának két ágára nem zúdított semmi sanyargatást³ Az új dynastia nemhogy megvetette volna a judaismust, de sőt a judeai háború révén, mely trónraléptével szorosan összefüggött, arra érezte magát indíttatva, hogy a zsidók nagy számával szemben kötelezettségeket vállaljon el. Emlékezzünk arra vissza, hogy Vespasiánus és Titus, mielőtt hatalomra jutottak volna, közel négy esztendeig Syriában tartózkodtak és itt sok emberrel léptek szorosabb viszonyba. Tiberius Alexandernek köszönhettek a Flaviusok legtöbbet. Az ország legelső emberei közé tartozott; mellszobra ott diszlett a fórumon. Nel meiere fás est!¹ mondották haraggal a keletieknek e tódulásán bosszankodó Vómaiak. II. Herodes Agryppa, aki tovább uralkodott és veretett pénzt Tiberiásban, Paneasban,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Midrasch rabba Éka I. 16; IV. 2; Bab. Talm. Gittin 58 a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Antlbr. p. 538.

<sup>&</sup>lt;sup>:3</sup> Tertullián Ápol. 5; Euseb. H. K. III. 17· Az állítólagos vértanúk actái, a kiket e fejedelem uralkodása alatt végeztek volna ki, nem bírnak tekintélylyel. Azon nézet, hogy a Colisseumot zsidó foglyok építették, csak később kapott lábra, s csakis föltevés számba mehet.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Juv. sat. 1. 128—130. L. *M&n. de i'Acad. des inter.* XXVI. 1. r. p. 294. Családját illetőleg 1. *ibid.* p. 302.

Rómában élt;¹ körülvéve hitsorsosai által, nagy fényűzést űzött s ámulatba ejtette a rómaiakat a pompa és fittogtatás által, mellyel a zsidó ünnepeket megülte.² Érintkezéseiben az emberekkel bizonyos nagylelkűséget mutatott, minthogy titkárul a radicalis zélotát, tiberiási Justust³ fogadta meg, aki nem tett magának semmi szemrehányást azért, hogy annak eszi a kenyerét, akit bizonyára nem egyszer vádolt árulással. Agryppa megkapta a praetori czimet⁴ és egy nagyobb hűbéri területet Hermon körül.⁵

Nővérei, Drusilla és Berenice szintén Rómában éltek. Berenice® érett kora mellett is oly hatalmat gyakorolt Titus fölött, hogy a feleség állására számított, amit Titus, mondják megígért neki; csakis politikai tekintetek ütötték el őt attól.<sup>7</sup> Berenice a palotában lakott és ő, az annyira istenfélő, hazájának elpusztitójával élt nyilvánosan.® Titus féltékeny volt, s Caecina megöletésére e féltékenység nem kevesebb befolyást gyakorolt, mint a politika.<sup>11</sup> A kegyencz zsidóné egész teljében gyakorolta fenségi jogait Ügyeket osztottak be ítélkezése alá s Quintiliánus beszéli, hogy egy oly peres ügyben szónokolt előtte, melvben ő bíró és fél volt10 Fényűzése ámulatba ejtette a rómaikat; ő szabályozta a divatot; egy gyűrű, melyet ujján viselt, őrült áron kelt el; de a komoly világ megvetette és vérfertőztetésnek keresztelte el egész nyíltan viszonyát bátyjával, Agryppával. 11 Más Herodiánusok is éltek még Itáliában, talán Nápolyban, névszerint az az Agryppa, Drusillának és Félixnek a fia, aki a Vesuv kitörése alatt veszettel.<sup>12</sup> Végre Syriának, Arméniának azon dynastiái, melyek a judaismust felkarolták, 13 mind benső baráti viszonyban állottak az új császári családdal.

Ez aristokratikus világ körül sürgölődött, mint szemfüles szolga a sima és eszes Josephus. Vespasián és Titus udvari szolgálatába

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jos. B. J. III., III. 1. S; VII. V. 1; *Vita* 65; Madden *Jewisch coinage* p. 121—133; Eckhel III. 493 s köv.; de Saulcy a *Mem. de ia soc. franc, de num. et d'arch.* 1869. p. 26 s köv.; ugyanaz, *ifumism. de la térré tain te* p. 315, 316.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Juvenal V. 179—184. V. VI. 159—160.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jos. Vita 65. \*

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dio Cassius LXVI, 15. .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Tiber. Justus, Photiusnál cod. XXXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. *Antikrisztus* p. 479, 480.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Tacit. *Hist.* II. 2, 81; Sueton *Titus* 7; Dio Cassius LXVI. 15; Aurelius Victor *Epit.* X. 7.

Dio Cassius LXXI. 13, 15. L- Josef. B. J. II. XV. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Aurél. Victor *Epit.* X. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Quintilian *Instit. orat.* IV. 1, 2.

II Juvenal sat. VI. 156—160. o.

<sup>·&#</sup>x27; Jos. Ant. XX., VII. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> L. Az Apostolok p. 254.

történt belépése óta felvette a Flavius<sup>1</sup> előnevet és a középszerű lelkek szokása szerint egymással ellentétes szerepeket játszott el egész nyugodtan, egyaránt csuszva-mászva hazájának hóhérai előtt, magasztalásokba törve ki, ha nemzeti emlékekről volt szó. Szolgai élete, mely eddig eléggé hányatott volt, elvégre szabályos mederbe tereltetett Átpártolása után az a szerencsétlenség történt vele, hogy' egy fiatal caesareai fogolynőt kapott Vespasiántól, aki mihelyest tehette, elhagyta őt. Alexandriában újra megnősült, kitől három gyermeke született; mindahárom fiatalon halt el és 74. körül megférhetlensége miatt — mint ő mondotta — elkergette nejét Erre egy crétai zsidónőt vett el, akinél végre minden tökélyt megtalált s aki két gyermekkel ajándékozta meg.<sup>2</sup> Az ő judaismusa mindig laza volt s ez a felfogás mindinkább erősbült nálla; nagy öröme telt annak feltüntetésében, hogy ő a galilei fanatismus legerősebb lángolása idején is, szabadelvű maradt s megakadályozta, hogy embereket erőszakkal metéljenek körül és azt hirdette, hogy mindenki aszerint a cultus szerint imádja Istenét, amelyet választott. Ez a Rómában hallatlan<sup>1</sup>' eszme, hogy mindenki maga választja meg cultusát,4 tért foglalt és az istenségnek rationalis eszméjére alapított vallási rendszerek terjesztésére hatalmasan közre munkált.

Josephus, kétségkívül felületes hellén ismerettel birt, de annak — ügyes ember léttére — hasznát tudta venni; olvasta a görög történetírókat Az olvasás a verseny gondolatát keltette fel benne; lehetőnek tartotta hogy e modorban írja meg hazája legutolsó katasztrófáinak történetét Sokkal kisebb művész lévén, hogysem vállalkozásának vakmerőségét érezte volna, neki fogott, mint az néha megtörténik azoknál a zsidóknál, kik egy reájok nézve idegen nyelven teszik meg legelső irodalmi kísérleteiket, oly ember modorával, aki miben sem kételkedik. Görögül még nem irt s művét syrchaldeai nyelven adta ki legelőször; azután görögül, s ez a kiadás maradt reánk. Bár tiltakozik ellene, Josephus nem az igazság embere Megvan benne a zsidó hiba, az a hiba, mely az egészséges történetírás rendszerével egyenes ellentétben áll, a rendkívüli önszeretet Ezer előítélet uralkodik fölötte: mindenekelőtt a vágy, hogy új urainak, Titusnak, Herodes Agryppáuak tessék; azután az óhaj, hogy értékesítse magát és kimutassa honfitársai közül azoknak, akik rossz szera-

Minucius Felix 33. (kétes szöveg v. kiad. Halta.): Őrig. In Matth. X. 17. Opp. III. p. 463; Cohortatio ad Groecos, helytelenül sz. Justinnak tulajdon. 9; Photus cod. LXXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jós. Vita I. 75, 76.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dein hekaston anthrőpon kata tén heautoú proairfsin ton Theon ersebein, állá mi meta bias. Vita 23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sua cuique civitati religio est, nostra nobis. Cic. *Pro Flacco* 23.

mel nézték, azt, hogy tetteiben mindig a hazafiságnak legtisztább sugallatait követte;¹ majd egy sok tekintetben tiszteletre méltó érzelem, mely arra készti, hogy nemzetének jelleme iránt kedvezőbbre hangolja a rómaiakat. A lázadás, úgymond ő, az elveszett kisebbségnek volt a műve; a judaismus egy tiszta doctrina, bölcsészete fenkölt, politikája ártalmatlan; a mérsékelt zsidók nemhogy egy követ fújtak volna a sectariusokkal, de ők voltak a legelső áldozatok. Miként lennének ők a rómaiaknak engesztelhetlen ellenségei, ők, akik a rómaiaktól kérnek segélyt és ótalmat a forradalmárok ellen? E rendszeres nézpontok a történetírónak pártatlanságát hamisítják meg minden lapon.²

A mű (Josephus legalább azt kívánja, hogy elhigyjük neki) Agrippának és Titusnak fölülbirálata alá került, akik azt jóváhagyták. Titus még tovább ment volna: saját kézjegyével látta el a példányt, melynek typusul kellett szolgálnia annak jelzésére, hogy Jerusalem ostromának történetét a kötet szerint óhajtja elbeszéltetni.<sup>3</sup> A túlzás szembeszökő. Kétségtelennek tűnik fel azomban az a tény, hogy Titus körül egy zsidó coteria settenkedett, mely hizelgett neki, meggyőzni akarta őt arról, hogy ő a judaismusnak nem hogy kegyetlen lerombolóia lett volna, de sőt mindenáron megmenteni akarta a templomot; hogy a judaismus önmagát veszejtette el s hogy az istenségnek bizonyos legfelsőbb parancsa, melynek Titus csupán eszköze volt, lebegett az egész fölött. Titusnak e tétel hangoztatása szemmel látható örömöt okozott Szívesen megfeledkezett vérengzéseiről s a parancsról, melyet minden valószínűség szerint kiadott a templom ellen, midőn a legyőzőitek maguk járultak elébe az afféle apologia hangoztatásával. Titusban a humanitásnak hatalmas ereje élt; rendkívüli mérsékletet negélyezett; bizonyára nagy öröme telt abban, hogy e vélemény kapott lábra a zsidó világban; de nem kevésbé örült annak is, midőn a római világban egész másként beszélték a dolgot s úgy tüntették fel őt Jerusalem falai fölött, mint egy kevély győzőt, akinek minden gondolata egyedül a tűz és a halál.<sup>5</sup>

A Titusban élő rokonszenvnek a zsidók iránt kikellett terjednie a keresztyénekre is. Az a judaismus, melyet Josephus vallott, sok tekintetben közel állott a keresztyénséghez, főleg Pál apostol keresztyénségéhez. Valamint Josephus, a keresztyének többsége is elitélte a felkelést, átkot szórt a zelótákra; a római meghódolás mellett kardoskodtak egész nyíltan. Miként Josephus, a törvény rituális részét

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Az Aatikrítitai p. 504—505.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. Az Antikrisztus X., XII, XVIII.. XIX. fejezet.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jos. Vita 65. V. ö. Contra Apion. I. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Philostrates *Ápolt, élete* VI. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. Az Antikrisztus p. 504 s köv.; 511 s a köv.

másodrendűnek tartották ők is s az Ábrahám ivadékságát erkölcsi értelemben magyarázták. Josephus maga is kedvezően lehetett hangolva a keresztyének iránt és ugylátszik rokonszenvvel beszélt a secta vezéreiről. Berenice viszont, és bátyja Agrippa jóakaró kíváncsiságot mutattak Pál apostol iránt.-' Titusnak benső köre tehát inkább kedvezőleg, mint kedvezőtlenül volt hangolva Jézusnak tanítványai iránt Innen magyarázható ki az a megdönthetlennek látszó tény, hogy tudniillik a flaviusi családban is voltak keresztyének. Ne felejtsük el, hogy ez a család nem tartozott a római magas aristocratiához; abból a körből került ki, melyet provinciális bourgeoisienek nevezhetünk; nem voltak meg benne a zsidók és a keletiek elleni előítéletek általában, előítéletek, melyeket csakhamar egész erejükben fogunk föllépni látni Nerva alatt s amelyek száz esztendőn át majdnem szakadatlan üldözést fognak zúdítani a keresztyének fejére. E dynastia teljesen elfogadta a népszerű charlatanismust. Vespasián nem csinált magának semmiféle lelkiismereti dolgot alexandriai csodái miatt és midőn visszaemlékezett arra, hogy az ő szerencséjében szemfényvesztéseknek is nagy szerep jutott, bizonyára csakis szokásos dévai kedélye tört ki raita.

Az áttérések, melyek a Jézusban való hitet oly közel hozták a trónhoz, valószínűleg csupán Domitiánus alatt játszódtak le. A római egyház lassan reformálódott. A hajlam, melyet a keresztyének 68 körül³ mutattak, hogy elmeneküljenek a városból, melyre Isten haragjának tüzessője hull szakadatlanul, alább hagyott A 64-iki mészárlások által letarolt nemzedék helyét a birodalom más részeiből Róma felé irányuló szakadatlan vándorlás töltötte be. A Néro-féle mészárlásokat túlélők végre fellélegzettek; úgy tekintették magukat, mint egy kicsiny, ideiglenes paradicsomban, s a vörös tengeren áthaladt israelitákhoz hasonlították magukat.¹ A 64-iki üldözés úgy tűnt föl előttük, mint vértenger, mely mindnyájokat elmerüléssel fenyegetett. Isten felcserélte a szerepeket és miként Pharaoval, úgy most az ő hóhéraikkal itatott vért;⁵ azoknak a polgári háborúknak a vérét, mely 68-tól 70-ig patakként ömlött szerte a birodalmon.

A római egyház legelső presbyterei — vagy e p i s c o p iinak névsora ismeretlen. Péternek, ha ugyan megfordult Rómában

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A Keresztelő Jánosra, Jézusra, Jakabra vonatkozó tőbbé-kevésbbé vitás részleteken kívül Josephusnak adoptiojára lehet hivatkozni a keresztyének által, adoptióra, mely nem nyert volna helyet, ha a legelső példányokon a keresztyénség elleni ellenséges jelleg látszott volna meg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. *Pál Apostol* p. 543 és köv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apoc. XVIII. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Apoc. XV. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apoc. XVI. 6.

(miként mi hisszük) kivételes hely jutott és tulajdonképeni utódja bizonyára nem volt. Csak is száz év múlva, midőn már a püspökség rendszeresen szabályozva volt, állítottak össze egy jegyzéket Rómának püspökeiről, akik Péter után következtek¹ Pontos emlékeik csupán Xystostól kezdve valának, aki 125 körül halt meg. A Xystos és szent Péter közötti űrt némi tekintélyre szert tett római presbyteri nevekkel töltötték ki;\* Péter után bizonyos Linust iktattak be,³ akiről mi biztosat sem tudunk, azután Anakletét,⁴ akinek nevét később megcsonkították, s abból két személyt csináltak Kletét és Anaclétet

Egy tünemény domborodott ki hova tovább határozottabb vonásokkal: a római egyház lépett örökébe a jerusaleminek s azt bizonyos tekintetben helyettesítette. Ugyanazon szellem, a hagyománynak és a hierarchiának ugyanazon tekintélye, ugyanazon hatalmi vágy. A zsidókeresztyénség uralkodó elem volt Rómában is, mint Jerusalemben; Alexandria még nem volt nagy központja a keresztyénségnek. Maga Antiochia sem harczolhatott meg sikerrel a túlsúly ellen, melyet a birodalom fővárosa a dolgok erejénél fogva, mindinkább magához ragadni igyekezett

Vespasián magas kort ért el, becsülve a birodalom komoly része által, gyógyítva a teljes béke ölén, egy tevékeny és művelt fiú segédkezésével, a Néró és a polgári háború által ütött sebeket A magas aristokratia annélkül, hogy egy tehetséges, de minden kiváló vonás nélküli és igen közönséges erkölcsöket eláruló parve-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hegesippos Anicetus alatt, 160 körül állította össze diadóchfjdti elveszett, de valószínű, hogy az nem külömbözött azon listától, mely classicussá lett a keleten; máskülönben Eusebios megmondotta volna ezt. Ireneus 180. körül, Eleutheros alatt készítette el az övét. Eusebius, sz. Epiphanes és a jól értesült atyák Ireneus listáját követték (III, III. 3): «Linus, Anaclét, Kelemen, Evarestes, Alexander, Xystos stb.« Anaclétet hibásan áthelyezték némileg — Kelemen és Evarestes közé. Minthogy másfelől Anenklttos már korán Kittossal alakult át (Epiph. haer. XXVII. 6). Kittet és Anaclttet két külön személyiségnek kezdték tekinteni, akik közül az egyik Kelemen előtt, a másik Kelemen után ült volna a püspöki széken, a minek ellentmondott Caius, Eusebnél H. E. V. XXIX. 3. Ami a latinoknál elterjedt nézetet illeti, mely szerint Kelement sz. Péter kente volna fel (Constit. apóst. VII. 46. Tertullián Praescr. 32; v. sz. Jeromos De viris Hl. 15», ez azon kötelékeknek volt a következménye, melyet az ál Kelemen-féle irodalom Kelemen és az Apostolok feje között megállapított. Ireneus autenticus listája teljesen kizárta az efféle rendszert. A pontificatus időtartamát feltüntető számok később lettek beiktatva. L. Lipsius Chronologic dér röm. Bischöfe Kiel, 1869.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Iren. Adv. haer. III., III. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Talán azonos azzal, akit II. Tim. IV. 21. említ. L. Antikr. p. 13—14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Anenklttos «fedhetlen» Corp, inser. gr. 1240. de Rossi 1865. p. 39. Úgylátszik szolgai név Arch, des miss, scient III. p. 413, 415 jegyzet.

nükből álló család iránt sok rokonszenyet mutatott volna, támogatta és segítette őt. Megszabadultak végre Nérónak gyalázatos iskolájától, a gonosz, erkölcstelen, nemtelen, a kormányzat s a katonai szolgálat terén szánalomra méltó emberek iskolájától. A tiszteletre méltó párt, mely Domitián uralkodásának véres megpróbáltatásai után véglegesen uralomra fog jutni Nervával, végre fellélegzett és már majdnem diadalmaskodott Egyedül az esztelenek és a kicsapongók, akik szerették Nérót, törtek ki hangos kaczajba az öreg tábornok zsugorisága fölött nem gondolván meg, hogy ez a gazdálkodás egészen egyszerű volt, s hogy az majdnem dicséretre méltónak mondható. A császár kincstára nem volt határozottan elkülönítve magán vagyonától. Már pedig a kincstár Néró alatt nagyon megcsappant. Egy vagyontalan családnak a helyzete, minő a Flaviusoké, mely ily körülmények között került a hatalmi polczra, fölötte terhes vala. Galba, aki előkelő ágyból származott, de amellett komoly gondolkozást! ember volt, önmagát veszejtette el, mert egy napon a színházban egy általánosan tapsolt flótajátszónak öt dénárt vetett, s azt sajátkezüleg vette ki tárczájából. A tömeg e dalba tört ki:

Onesimosjött meg a faluról,

amit a nézők telitorokkal énekeltek utánna. E szemtelen csőcseléknek a tetszését csakis ünnepélyekkel és lovagias fellépéssel lehetett megnyerni. Sokkal könnyebben bocsájtottak volna meg Vespasiánnak bűntetteket, mint kissé közönséges józan érzékét és azt az esetlenséget, melyet a szegény s érdemei révén az előkelő világ légkörébe került katonatiszt magáról lerázni nem képes. Az emberi nemnek oly kevés bátorító szava van a fejedelmeknél a jóságra és az alkalmazkodásra, hogy bámulnunk kell azon, mikép találkoznak még lelkiismeretes emberek a királyi és a császári méltóságra azért, hogy azt be is töltsék.

Az amphitheatruin szájtáti hadánál s a Néró emlékezetének tömjénezőinél jóval alkalmatlanabb ellenzék volt a bölcsészeknek, helyesebben mondva a republicanus pártnak a magatartása. E párt, mely harminczhat óráig volt az uralmon Caligula halála után, Néró halálával és az arra következett polgári háború alatt váratlan fontosságra emelkedett. Előkelő társadalmi emberek, minő Helvidius Priscus és neje Fannia (Thrasea leánya) vonják ki magokat a legközönségesebb ürügyek czimén a császári etiquette alól, s kellemetlenkednek és szemtelenkednek Vespasiánnal szemben. Meg kell adni

Dio Cassius LXVI. 12, 13, 15; Sueton, Vesp. 13, 13; Arrián Dinert. Epict. I. c. 2; Philostr. Apoil. V. 22. H. ö. Lucián Peregi. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. Kirue numismal 1862, 197.

az igazat Vespasiánnak, hogy a durva kihívásokra, melyek e kitűnő fejedelem jósága és egyszerűsége mellett csak kegyelmet kelthettek fel, szánakozással felelt. A bölcsészek a legjobb szándékkal a világon az ő kicsiny irodalmi czélzásaikkal<sup>1</sup> hitték megoltalmazni az emberi természet méltóságát; nem látták, hogy ezzel a valóságban csupán egy aristokratia kiváltságát oltalmazták meg s hogy Domitiánnak kegyetlen uralkodása előtt egyengették az utat Lehetetlent akartak, municipalis köztársaságot a világ élén, közszellemet egy óriási birodalomban, mely a legkülömbözőbb s a legegyenlőtlenebb fajokból alakult. Órültségök majdnem oly nagy volt, mint ama meggondolatlanoké, akik napjainkban Párisról, mint szabad községről álmodoztak egy Francziaország közepette, melyet monarchiává Páris avatott fel. Oly emberek, minő Tacitus, a két Plinius, Quintiliánus valának, igen jól látták e politikai iskolának egész hiúságát Minden nagytiszteletők mellett is Helvidius Priscus, a Rusticusok, a Senécionok iránt szakítottak a köztársasági agyrémmel. Egyedül a principatus megjobbitásán dolgozva, annak legszebb gyümölcseit fogják élvezni majd közel egy századon keresztül.

Hajh! A principálison halálos seb rágódott, ott lebeg sajnálatra méltóan a választási dictatura és az örökös monarchia között Minden monarchia arra tör, hogy örökössé váljék, nemcsak annak folytán, amit a demokraták családi egoismusnak hívnak, hanem azért is, mert a monarchia csakis mint örökös monarchia fejtheti ki minden előnyeit a népek javára. Az örökösödés viszont a hűség germán elve nélkül lehetetlen. A római császárok mind az örökösödésre törtek; csakhogy az örökösödés sohasem terjedhetett a második nemzedéken túl és csakis szomorú következményeket vont maga után. A világ csakis akkor lélekzett fel ismét, midőn sajátos körülmények folytán az adoptió (a caesarismusnak legjobb rendszere) győzedelmeskedett; szerencsés véletlen volt az csupán. Marcus Aureliusuak volt egy fia és mindent elvesztett.

Vespasián sokat foglalkozott e lényeges kérdéssel.® Idősebb fia Titns harminczkilencz éves volt s nem volt figyermeke. A huszonhét éves Domitiánnak sem voltak fiai. Domitián ambitiója nyugton maradhatott az efféle remények miatt. Titus nyilvánosan utódjának jelentette ki őt s csupán annyit kívánt tőle: vegye nőül leányát, Julia Sabinát.³ De a természet kegyetlen játékot engedett meg magának, annyi kedvező viszonyok közepette is, e családban. Domitián gonosztevő volt, aki mellett Caligula és Néró csak tréfás bohóczok. Nem titkolta el vágyát, hogy atyját és bátyját megfosztani akarja

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. A szónokok beszéde c. 2. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sueton Vesp. 25; Dio Cass. LXVI. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sueton *Domit.* 22.

a tróntól. Vespasián és Mucian alig bírták megakadályozni, hogy el ne rontson mindent.

Amint már az a jó emberekkel történni szokott, mentői öregebb lett, annál inkább nyert és nyert Vespasián. Még csipkelődzése is, mely a nevelés hiánya miatt olykor a durvába csapott át, finomult és nemesbült. Jelentik neki, hogy egy üstökös jelent meg az égen: «Azt a párthusok királyának, mondjátok meg, feleié, ő visel oly hosszú hajat. » Majd, midőn elnehezült: «Érzem, hogy istenné alakulok át» jegyezte meg mosolyogya. Állami ügyekkel foglalkozott az utolsó pillanatig s midőn erejét gyöngülni érezte, így szólt környezetéhez: «Egy császárnak állva kell meghalnia.» És tényleg lelkét azoknak karjai között lehelte ki, akik támogották. Ragyogó példája ez a szilárd akaratnak és a férfias magaviseletnek e zavaros és majdnem kétségbeejtő idő közepette! Egyedül a zsidók emlékeztek meg róla, mint szörnyetegről, akinek zsarnoksága alatt nyögve nyögött az egész föld.<sup>2</sup> A rabbinicus legenda sem maradt el; e szerint ágyában halt meg; de nem szabadult meg a gyötrelmektől, melveket megérdemelt.<sup>3</sup>

Titus -minden nehézség nélkül lépett utánna a trónra. Az ő erénve nem volt mély erény, mint az Antoninusé vagy Marcus Auréliusé. Kényszert gyakorolt magán, hogy erényessé legyen, s néhányszor eredeti természete kerekedett felül.<sup>4</sup> Mindamellett jó uralkodásra lehetett kilátás. Ritka dolog, Titus a trónon javult meg.<sup>5</sup> Hatalmas erővel tudott uralkodni magán, s azzal kezdte, hogy a legnehezebb áldozatot hozta meg a közvéleménynek. Berenice erősebben ragaszkodott reményéhez, hogy Titus elveszi, mint valaha; úgy viselkedett, mintha már is Titus neje lett volna. Zsidónő, idegen, «királyné» jellege, czim, mely ép úgy, mint e czim «király», kellemetlenül hangzott az igazi római fülében, és a keletre emlékeztetett," áthághatlan akadályt gördített szerencséje elé. Egész Róma erről beszélt csupán és nem egy szemtelenség vetődött fel egész nyíltan. Egy napon a színház nyílt terén, bizonyos Diogenes nevű cynicus, aki a bölcsészet ellen kibocsájtott kifizetési parancs ellenére, Rómába visszatért, az egész nép előtt, a szitkok egész özönével támadt a két szerelmesre; megkorbácsolták. Herást, egy másik cynicust, aki azt hitte, hogy ugyanily büntetés révén hasonló szabadságot engedhet meg

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sueton Vesp. 22, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> IV. Esdr. XI. 32; XII. 23—25.

<sup>&</sup>lt;sup>:3</sup> IV. Esdr. XII. 2b. A szipolycsipcs által okozott halált, úgy lehet Vespasiánra vonatkoztatták. L. alább.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sueton *Titus* 1, 6, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sent. Titus 1, 7; Dio Cass. I.XVI. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>L. At Apostolok 247.

magának, lefejezték.¹ Titus meghajolt, nem minden vergődés nélkül, a közvélemény zúgolódása előtt. A szakítás annál kegyetlenebb volt, mert Berenice ellentállott Úgy kellett őt elutasítani.² A császár viszonya Josephushoz és valószínűleg Heródes Agryppához megmaradt a réginél.² Berenice maga is visszatért Rómába; de Titus többé nem érintkezett vele.⁴

A tisztes emberek újjáéledtek. A látványosságok és egy kevés charlatanismus megtették hatásukat a népre<sup>5</sup> s az nyugton maradt A latin irodalom, mely Augustus halála óta annyira elsatnyult, újjászületni készült Vespasián komolyan pártolta a tudományokat, az irodalmat és a művészetet. O szervezte az első államilag fizetett tanárokat s megalapította ekként a tanári testületet; ez illustris testület élén a Quintiliánus neve ragyog.<sup>6</sup> A mesterséges tragoediáknak és hőskölteményeknek unalmas költészete siralmasan tengődött tovább. Tehetséges bohémek, minő egy' Martiál és Stacius, akik a kis költemények terén kitünően beváltak, nem léptek ki az alacsony vagy jelentéktelen irodalom köréből. Juvenalis azomban, a satyrának valóban latin műfajában, az erőnek és az eredetiségnek elvitázhatlan mesterévé küzdötte fel magát. Fönséges, ha úgy tesszük szűk, zárt, kizárólagos római szellem, de tele hagyományúval, hazafisággal, ellenszenvvel a romlottság iránt, lehel felénk verseiből. A bátor Sulpicia védelmezni meri majd a bölcsészeket Domitiánus ellen. Nagyszerű prózairók lépnek fel, vetik vissza mindazt, ami túlzót a Néró korabeli declamatio felmutatott, megtartják belőle azt, ami nem boszantotta az ízlést, fenkölt erkölcsi érzelmet lehelnek bele, előkészítik a nemes nemzedéket, mely megtalálni és környezni tudta Nervát, mely Trajánus, Hadrián Antóninus és Marc Aurél bölcsészi uralkodásainak vetette meg alapját. Plinius, az ifjabb, aki a XVIII. század művelt szellemeihez annyira hasonlít; Quintiliánus, a kiváló paedagogus, aki a köznevelés codexét nyomjelezte,7 mestere a mi mestereinknek a nevelés vagy művészetében; Tacitus, a páratlan történetíró; mások, mint a szónokok p á r b e s z é d é-nek szerzője, akik egy azon polczon állottak velők, de akiknek neveit nem ismerjük vagy akiknek iratai elvesztek,6 nőitek és izmosodtak a munká-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dio Cass. LXVI. 15. Mindamellett azon kérdést is intézzük magunkhoz: az autoűs nem vonatkozik-e azandrón n. A szöveg csonkitottnak látszik.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dimisit invitus invitam. Sueton, *Titus* 7; Dio Cass. LXVI. 15, 18. Aurél. Victor *Epit.* X. 7; Julián *Coes.* init.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Figyelemre méltó, hogy Josephus erről egy sorral sem emlékezik meg.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dio Cass. LXVI. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ezt nevezte Vespasián így: plebeculain pascere Suet. Vesp. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sueton Vesp. 18. Eus. Cron 8-ik éve Domitiánusnak.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Instit. or at. I, II. és III.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. Λ szónokok párbeszéde.

ban avagy már annak gyümölcseit is élvezték. Komoly, fenkölt gondolkozás, az erkölcsi törvényeknek és a humanitásnak tisztelete lépett Petronius féktelen kicsapongása és Senecának mértéken túli bölcsészeié helyébe. A nyelv nem oly tiszta, mint a Caesar és az Augustus korabeli Íróké; de van benne jellemző, merészség, valami, ami a modern századokat, melyek prósájuk közepes hangját declamatoriusabb hangjegyre tették le, mint a görögök a magukét, annak becsülésére és utánzására kényszeritette.

E bölcs és mérsékelt uralom alatt a keresztyének békében éltek. Titus az egyház emlékezetében nem szerepel, mint hitüldöző.<sup>1</sup> Egy esemény, mely uralkodása alatt következett be, mély benyomást tett mindenfelé: A Vesuv kitörését értem. A 79-ik esztendő látta e tüneményt, mely a földnek vulcanicus történetében talán a legmegkapóbb. Az egész világ megrendült belé. Amióta öntudatra ébredt, ily sajátságos dolgot még nem látott az emberiség. Egy emlékezeten túli idő óta kialudt régi kráter kezdett el újra működni páratlan hevességgel, mintha napjainkban Auvergne vulcánjai új életre keltenék tomboló multjokat\* Láttuk, mint tette rabbá, 68-tól kezdve, a vulcanicus tünemények iránti előítélet a keresztvén képzeletet s mint hagyta hátra nyomait az Apocalypsisben. A 79-ik év eseményét szintén felkapták a zsidókeresztyén látnokok s az az apocalypticus szellemnek mintegy ujabbi fellángolását keltette életre. A judaisáló secták úgy tekintették az elnyelt itáliai városok katastrófáját, mint büntetést Jerusalemnek lerombolásáért.<sup>3</sup> Az istencsapások, melyek egyre látogatták a világot, bizonyos pontig igazolták az eféle képzelődéseket. A tünemények által keltett rémület rendkívüli volt A Dió Cassiustól reánk maradt lapoknak fele a csodás előjeleknek van szentelve. A 80. esztendőben oly óriási tűzvész dűhöngött Rómában, melyhez hasonló, a 64-ikin kívül, nem fordult elő a város történetében. Három nap és három éjjel tartott; A Capitól és a Pantheon környéke teljesen hamuvá égett.<sup>4</sup> Ugyanekkor irtózatos pestis látogatta meg a világot; azt hitték, ez volt a legrettenetesebb járvány, mely valaha előfordult.<sup>5</sup> A földrengések eszeveszetté tettek mindenkit,6 az éhség pusztított.7

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Euseb. H. K. III. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dio Cass. LXVI. 24; Sueton *Titus* 8; Plin. *Epist.* VI. 16, 20; Tacit. Hist. I. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Carm. sib. IV. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dio Cass. LXVII. 24; Sueton Titus 8; Euseb. Chron. Titus 2-ik éve.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dio és Sueton 1. c. Cann. sib. IV. 142; Euseb. Chron. Vesp. 9-ik éve.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cann, sibil. IV. 128 — 129, 143 —144, 151; Euseb. Chron. Vesp. 8-ik éve; Orosus 1. VII. c. 9; Philostr. Ápolt. VI. 16, 17; Malala X. 10; Sync. György p. 647. (Bonn.)

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Carm. sib. IV. 150—151.

Megtartja-e Titus mindvégig a jóságnak tett fogadalmat? íme ezt kérdezte kiki magától. Többen azzal állottak elő, hogy az emberi nem gyönyöre» szerepbetartása nehéz s hogy az új Caesar a Tiberiusok, a Caligulák, a Nérók útjára fog lépni, akik igen jól kezdték, de a legrosszabbul végezték. A mindent megunt bölcseknek teliesen tompult lelkülete, minő az Antoninusé és Marc Aurélé volt, szükségét érzi annak, hogy a korlátokat nem ismerő hatalom kísértéseinek ellen tudjon állani. Titus jelleme ritka edzettséggel bírt; az ő törekvésében, hogy a jóság vezesse jogarát, az ő nemes ábrándképeiben az akkori emberiség felől volt valami szabadelvű és megindító; erkölcsisége mindamellett nem nyugodott teljesen szilárd alapon, csupán akart volt Elfojtotta hiúságát és kényszeritette magát, hogy élete elé tisztán tárgyilagos czélokat tűzzön ki. Csakhogy a bölcsész! és erényes véralkat többet ér, mint az eltökélt erkölcsösség. A véralkat nem változik, a föltett szándék változik. Fel lehet tehát tennünk, hogy Titusnak jósága nem volt egyéb, mint egy fejlődési alakzat; és méltán kérdezhetjük, vájjon — bizonyos esztendők múltán, nem változott-e volna meg, mint Domitián.

Mindez azomban visszatekintő sejtelem. A halál megszabadította Titust a megpróbáltatástól, mely, ha nagyon hosszan tart, reá nézve talán végzetes lett volna. 1 Egészsége szemlátomást roskadozott. Minden pillanatban könnyezett, mintha a világnak legelső rangjára emelkedve, onnan csakis üres és frivol voltát láthatta volna mindennek. Egy Ízben, különösen a Colisaenm felavatási ünnepélyének végén, a nép előtt tört ki rajta a zokogás.3 Utolsó útjában Rieti fele végtelen szomorúság vett rajta erőt. Egy Ízben látták, amint félretolta a függönyt hordszékén, hosszasan nézte az eget s esküdözött, hogy nem érdemelte meg a halált." Kimerülés, ídeggyöngeség volt ez talán, melyet a magára tukmált szerep idézett elő; a kicsapongó élet, melyet keresztül tombolt, mielőtt a trónra lépett, e mellett szólana. De úgy lehet, protestatio volt az, melvet egy nemes léleknek hasonló esetben a sors ellen emelni joga van. Természete érzelgős és vonzó vala. Testvérének borzasztó gonoszsága ölte meg őt. Tisztán látta, hogy ha nem siet, Domitiánt találja maga előtt. A világ uralomról álmodni, hogy általa imádtassa magát, álmodozásának megvalósulása után azt venni észre, hogy a dolgok hiúságnál nem egyebek s hogy a politikában a jóság tévedés, látni, mint nő magasra szemei előtt a baj egy szörnyeteg alakjában, aki azt kiáltja oda: «ölj meg, vagy én ütlek le!» oh milyen szörnyű

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dio Cass. LXVI. 18; Ausonius De duód. imp. p. 866. (kiad. Migne).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sueton *Titus* 10 Dio Cass. I.XVí. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sueton *Titus* 10.

megpróbáltatás lehetett ez az ő jó szívének! Titus nem bírt egy Tiberiusnak keménységével vagy egy Marcus Aurélius lemondásával. Tegyük hozzá, hogy orvoslási rendszere a legrosszabb volt. Titus mindig s főleg Rieti mellett fekvő házában, ahol a víz igen hideg, oly fürdőket vett, melyek a legedzettebb embert is megölni képesek.¹ Mindez kétségkívül felment bennünket attól, hogy korai halálát mérgezésnek tudjuk be.² Domitián nem volt testvérgyilkos materiális értelemben; de azzá tette őt gyűlölete, irigysége, leplezetlen vágya. Magatartása atyjának halála óta örökös összeesküvésnél nem volt egyéb.³ Titus még ki sem lehelte lelkét, midőn Domitián mindenkit elűzött mellőle és lóra pattanva, megeresztett kantárszárral vágtatott a praetorianusok táborába.⁴

A világ gyászba öltözött; de Israel ujjongott. Ez a bölcsészeti melakkólia és kimerülés által megnem fejtett halál, nem volt-e nyilvánvaló ítélete az Égnek, mellyel az a templom lerombolójára, a világnak legbünösebb emberére lesújtott A rabbin legenda e tekintetben, mint rendszerint, gyerekes fordulatot vett, a mely mindamellett birt némi igazsággal. «Titust a gonosztevőt», állították az agadisták, egy szipoly ölte meg, a mely agyvelejébe mászott és irtózatos kínok között vetett véget életének.<sup>5</sup> A nép szóbeszédei által mindig bolondá tett zsidók és keresztyének általában a testvérgyilkosságnak adtak hitelt. Szerintük a vérengző Domitiánus, Kelemennek gyilkosa, a szentek üldözője gyilkolta meg bátyját és ez az adat, mint Nérónak atyagyilkossága, képezte egyik alapját az új apocalipsymbolismusnak, úgy amint azt később látni fogjuk ticus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plutark. De sanitate praec. .3. Vespasián halálát is a hideg víznek túlzott használata okozta. Sueton Vesp. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dio Cass. LXVI. 26; Philostr. Apáti. VI. 32; Aurél. Victor Caes. X. S. (ugyanaz Epit. X. 15., önmagának mond ellen). Sueton nem említi e szóbeszédet. Plutatkos (1. c.) kizárja azt és azt mondja, hogy értesítéseit egyenesen Titusnak orvosaitól vette. Tacitus utal reá p. o. Hist. I. 2. A hóval telt láda történetét (Dio Cass. LXVI. 26; v. Zonaras II. p. 498 c. Bonn) lásd Plutarkosnál (1. c.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sueton, Titas 9; Dóm. 2; Dió Cass. LXVI. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sueton, Dóm. 2; Dió Cass. LXVI. 26.

 $<sup>^{5}</sup>$  Bereschith rabba X. f.; Vagyikra rabba XXII. f.; Tanhuma 62 a; Bab Talm, Gittin 56, b.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> IV. Esdr. XI. 35; XII. 27—28; Carm. sibill. XII. 120—123.

#### KILENCZEDIK FEJEZET.

## A keresztyénségnek elterjedése. — Egyptom. A Sibillismus.

A türelem, melyet a keresztyénség a Flaviusok uralkodása alatt élvezett, kiválóan kedvező hatást gyakorolt kifejlődésére. Antiochia, Ephesus, Corinthus, Róma voltak főleg azok a tevékeny központok, ahol Jézusnak neve napról-napra nyert jelentőségében s ahonnan az új hit széthintette sugarait. Ha Bataneának külön álló ébionitáit kivesszük, az érintkezés, a zsidókeresztyének és az áttért pogányok között mindinkább könynyebbült; az előítéletek élőket vesztették; az egyesülés küszöbön állott. Sok neves városban két presbiterjátust és két episcopi-t találunk, az egyiket a zsidóból lett keresztvének. a másikat a pogány eredetű hívek számára. Föltételezték, hogy a pogányok episcoposát Pál apostol szervezte, a másikat pedig valamely más jerusalemi apostol. Igaz, hogy a III. és IV. században visszaéltek e föltevéssel, hogy kibontakozzanak abból a zavarokból, melybe az egyházak sodortattak, midőn e hagyomány össze nem egyeztethető elemeivel püspökök rendszeres egymásutánján dolgoztak. Mindamellett úgylátszik, hogy bizonyos nagy egyházaknak kettőssége valóban létezett A keresztyén község két osztályának oktatása annyira elütött egymástól, hogy egy azon pásztorok részéről egyáltalán nem részesülhettek a tanításban, melyre szükségük volt.<sup>2</sup>

A dolgok menete ily alakot különösen akkor öltött, midőn az eredet külömböző voltához a nyelvbeli külömbség csatlakozott, mint Antiochiában, ahol az egyik csoport görögül beszélt, a másik syr nyelven. Antiochiában úgylátszik kétféle eredetű presbyteri voltak, egyrészök Péterhez, a másik rész Pálhoz csatlakozott eszményileg. E kettős névsor ugyanazon eljárás révén keletkezett, mint azt a római püspökök névsorainál láttuk. A legrégibb presbyteri

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. haer. LXVIII. 7; Constit. apóst. VII. 46.

 $<sup>^2</sup>$  A 200-ik év körül Caiust, mint  $\it ethn\'on$   $\it episkopos-X$  találjuk. Photius XLVIII.

közé, akikre emlékezni tudtak, iktattak be bizonyos Evhodust, akit nagy tisztelettel vettek körül, Ignatiust, aki még nagyobb hírnek örvendett s a kettős sorozat élére e két nevet helyezték. Ignatius csak Trajánus alatt halt meg; Pál apostol Antiochiát 54-ben látta utoljára. Ignáczra vonatkozólag tehát ugyanaz történt, ami Kelemenre, Papiásra s a keresztyén második és harmadik nemzedék sok más tagjára vonatkozólag; erőszakot követtek el az idő rendjén, csakhogy elhitessék, hogy alapításukat és tanításukat apostoloktól kapták.

Egyptom, mely a keresztyénségben igen hátramaradt,<sup>3</sup> valószínűleg a Flaviusok alatt kapta meg az új hitnek a magyát A Márkus alexandriai prédikálásáról szóló<sup>4</sup> hagyomány egyike azon késői feltalálásoknak, melyek által a nagy egyházak apostoli régiségre óhajtottak szert tenni. Sz. Márk életét fővonásokban elég jól ismerjük, s ezek nem Alexandria, hanem Róma felé vezetnek. Valamenynyi nagy egyház azzal állott elő, hogy alapítását apostolnak köszönheti, az alexandriai egyház, mely igen tekintélyessé nőtte ki magát, szintén helvre ütni kívánta a hiányt a czimben, melylyel nem birt. Az apostoli történet személyei között Márkus volt majdnem az egyedüli, akit még nem adoptáltak. Annak oka, hogy Egyptom nevével az Apostolok Cselekedeteiben és Pál apostol leveleiben nem találkozunk, tényleg abban keresendő, hogy Egyptom némi élőké· resztyénséggel birt, mely azt a tulajdonképeni keresztyénségtől sokáig elzárva tartotta. Ott voltak: Philo, ott a therapeuták, vagyis a Júdeábán és Galileában képződött tanokhoz annyira hasonló tanok, melyek mellett az alól, hogy amazokra figyelmet vessenek, mintegy felmentve érezték magokat Később a mellett bizonykodtak, hogy a therapeuták szent Márk keresztyénéi valának,5 akiknek életszabályzatát Philo irta volna meg. Rendkívüli káprázat volt az egész. Bizonyos tekintetben azomban ez a bizar tévesztés még sem volt anynyira ment az igazságtól, amint azt első pillanatra hinni lehetne.

A keresztyénség Egyptomban, tényleg, bizonyos határozatlan jelleggel birt hosszú időn keresztül. A Mareotis tava mentén lakó therapeuták régi hitközségeinek tagjai úgy tűnhettek fel, mint Jézus tanainak hívei. A Philo iskolájából kikerült exegeták, mint Apollos, a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ignácz állítólagos levele az antiochiabeliekhez. 7. §.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ez a diadoché sohasem nyert oly megállapodott alakot, mint a római püspököké. Origines, Eusebius, Theodoret, Chrysostomos János és sz. Jeromos elütőleg imák felőle.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. *Az Apostolok* p. 283 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Euseb. H. E. II. 16; Epiphan. haer. LI. 6, sz. Jerom. *De viris Hl.* 8; Nicephor. H. E. II. 15, 43. Sz. Jeromosnak e kifejezése *adhuc judalsantem* valószínűleg szintén *a priori* föltevés.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Philo már régen meghalt akkor, midőn sz. Márkus alexandriai apostolságának lejátszódnia kellett volna.

keresztyénség határait közelítették meg, sőt abba be is léptek, nem mindig maradva meg állandóan annak kötelékében. Az apokryph könyveknek alexandriai zsidó szerzői igen közel állottak azokhoz az eszmékhez, melyek, mint mondják, a jerusalemi zsinaton emelkedtek túlsúlyra. Midőn az efféle érzelmekkel telitett zsidók Jézusról hallottak beszélni, nem volt szükségök áttérniök azért, hogy Jézusnak tanítványaival rokonszenvezzenek. A confraternitas önmagától alakult meg.

Az Egyptomban uralkodó sajátszerű szellemnek különös emléke maradt reánk egy sibyllicus költeményben, melyet bizonyosan Titus uralkodása alatt vagy Domitián legelső éveiben írtak és a melyet a kritikusok majdnem egyenlő okok révén ép úgy tekinthetnek keresztyénnek, mint esséninek vagy théropeutának. Az igazság ott van, hogy a szerző egy szakadár zsidó, aki a keresztyénség, a baptismus, az essénismus között lebeg és akit mindenekelőtt a sibyllisták uralkodó eszméje sugalmazott, mely a monotheismusnak és az erkölcsnek a pogányok előtt való hirdetésében állott, egyszerűsített judaismus leple alatt

A sibyllismus ugyanazon időtájt született meg Alexandriában, midőn az apocalypticus műfaj Palestinában. A két párhuzamos műfai hasonló szellemű állapotoknak köszönhette megalkotását Minden Apocalypsisnek egyik szabálya már, hogy a művet az elmúlt századok valamely hires emberének tulajdonítja. Általános nézete e kornak, hogy a nagy próféták listája zárt egész, és egyetlen újabb sem tarthat arra igényt, hogy a sugalmazott elődökhöz hasonlitassék. Mit tesz tehát egy azon vágytól ösztökélt ember, hogy gondolatának kifejezést adjon és azt tekintélyűvel ruházza fel, melylyel nem bírna, ha azt, mint a magáét tüntetné fel? Egy' régi Isten-embernek köpenyét ölti fel, egy tisztelt név alatt teszi közzé merészen könyvét Az ilyesmi nem keltette fel az aggodalomnak árnyékát a hamisítóban, aki, csakhogy egy igaznak hitt eszmét elterjesszen, saját énjét tagadta meg. Távol állott attól a gondolattól, hogy ezzel jogtalanságot követ el a régi bölcsön, akinek nevét felvette, de sőt azt hitte: tisztességet cselekszik, ha jó és szép gondolatokat tulajdonit neki. Ami pedig a közvéleményt illeti, ennek körében, minthogy onnan a kritika teljesen száműzve volt, az ellenvetésnek még csak árnvékára sem találunk. Palestinában ez újabb mennyei kijelentések számára valóban létezett vagy képzelt személyek közül választottak ki neveket, akiknek szentségét elismerte mindenki, Dánielt, Enocht, Mózest, Salamont, Barucht, Esdrást Alexandriában, ahol a zsidók bevoltak avatva a görög irodalomba és ahol arra tartottak számot, hogy szellemi és erkölcsi befolyást gyakoroljanak a pogányokra, a hamisítók görög bölcsészeket vagy neves moralistákat választottak, így történt, hogy Aristobulos hamis idézetekkel áll elő Homerosból,

Hesiodosból, Linusból s hogy csakhamar megjelenik egy ál-Orpheus, egy ál-Pythagoras, Heraclitosnak apocryph levelezése, egy Phocylidesnek tulajdonított erkölcsi költemény.¹ E műveknek czélja egy és ugyanaz: a pogányok előtti hirdetése a deismusnak³ és a noachita szabályoknak vagyis egy az ő használatukra mérsékelt jndaismusnak, judaismusnak, mely majdnem a természeti törvény mértékére van leszállítva. Csupán két vagy három önmegtartóztatást tartottak meg, melyek a legenyhébb zsidók szemében majdnem a természeti törvény keretébe tartozóknak tűntek fel.³

A sibylláknak okvetlenül a hamisítók világába kellett lépniök, midőn kifogástalan tekintélyek után kutattak, akiknek védő takarója alatt megismertetni akarták azokat az eszméket, melyek előttük drágák valának. Kicsiny, állítólag cumaei, érythrei költemények forogtak már közkézen, tele fenyegetésekkel, katastrófákat jövendölve a kiilömböző tartományoknak. E példabeszédszerü mondások, melyek nagy hatást gyakoroltak a képzeletre, különösen, midőn azokat véletlen események igazolni látszottak, a régi epikai hexameterben voltak megírva, oly nyelven, mely a homérinek utánzását negélyezte. A zsidó hamisítók ugyané rythmust választották és hogy a hiszékeny emberek csalódását még fokozzák, a szövegbe azon fenyegetések közül vettek fel nehányat, melyekről azt tartották, hogy azok az őskor jósló szüzeitől származtak.

Az alexandriai Apocalypsis formája tehát a sibyllismus. Ha egy zsidó, kinek szivében a jónak és az igaznak szeretete élt, e türelmes és rokonszenves iskolában, a pogányokhoz intéseket, tanácsokat akart intézni, a pogány világnak egyik prófétanőjét szólaltatta meg, hogy prédikáczióinak erőt kölcsönözzön, melylyel azok nélküle nem bírtak volna. Az erythréi oraculumoknak hangját vette fel, megfeszítette erejét a görögök prófétai költészetének hagyományos irályának utánzásában, hatalmába kerített nehányat azon verses fenyegetések közül, melyek mély benyomást gyakoroltak a népre és kegyes prédikatio alakjába öntötte az egészet Hozzuk fel újból, hogy efféle jó indulatú csalások akkor senkit sem botránkoztattak meg. A hamis classicusok

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A két utóbbi műre nézve lásd Bernays kiadásait. A többiekre nézve lásd a sz. Justinnak tulajdonított *De monarchia* czimű művét, 2; Alex. Kelem. *Strom.* V. 14 fej.; Euseb. *Praep. evang.* XIII. 12 fej. Az egyházi atyák apológiájában oly sűrűn előforduló görög épikai, tragikus, comikus költőkből vett idézetek szintén az alexandriai zsidó műhelyből kerülhettek ki, különösen Aristobuloséből. L. főleg Alex. Kelem. *Strom,* lib. V.; Eus. *Praep. evang.* XIII. és a *De monarchia* czímű művet egészen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. különösen a Menander vagy Philemou-féle szép sorokat, melyek az alexandriai zsidó műhelyből kerültek ki valószínűleg, a *De monarchia* ez. műben; Alex. Kelem. *Strom.* V. 14., Eus. *Praep. erang.* XIII. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. *Pál Apostol* p. 91—92.

zsidó műhelyének oldalán, melynek mestersége abban állott, hogy görög bölcsészeknek és moralistáknak szájába adjon maximákat, melyeket betanítatni óhajtottak, Krisztus előtt a II. században ugyanazon eszmék érdekében egy pseudo-sibyllismus keletkezett¹ A Flaviusok korában egy alexandriai újra felelevenítette a régóta megszakadt hagyományt és a régi oraculumokhoz nehány újabb sorokat csatolt. E sorok meglepően szépek.²

«Boldog, aki imádja a nagy Istent, őt, akit nem emberi kezek alkottak, akinek nincsen temploma, akit a halandók szeme meg nem láthat, kezök meg nem mérhet! Boldogok, akik imádkoznak, mielőtt ennének és innának, akik a templomok láttára tiltakozó mozdulatot tesznek és irtózattal fordulnak el a vértől párolgó oltároktól! A gyilkosság, a piszkos nyerészkedés, a paráználkodás, a fajtalanság borzadályt keltenek az ő sziveikben. A többi ember, akik kárhozatos vágyaik után futnak, gunykaczajjal és káromlással üldözik e szent embereket; esztelenségökben bűnökkel vádolják őket, melyeket ők magok követtek el; de Istennek Ítélete be fog telni majd. Az istenteleneket vetik a sötétségre; az istenfélők ellenben termékeny földön nyernek tanyát, Istennek Lelkétől nyerve életet és kegyelmet.»

E bevezetés után az Apocalypsis szokott lényeges részei következnek. Mindenekelőtt olyas történet bölcsészeti theoria az uralmak egymásutánjáról, Dánielt utánozva; azután égi jelek, földindulások, a tengerek mélyére merült szigetek, háborúk, éhség, tünetek, melyek Isten Ítéletének elközelgését hirdetik. A szerző felemlíti különösen a laodiceai 60-iki, a Myrai földrengést, a tengernek betörését Lyciába, mely 68-ban történt.<sup>3</sup> Egyben a Jerusalemet ért csapások torlódnak fel képzelete elé. Egy hatalmas király, anyjának gyilkosa, akit fel nem ismernek, rabszolga köntösben elmenekszik Itáliából s az Euphratesen túl húzza meg magát. Ott várakozik elrejtőzve, mialatt a birodalom trónjára pályázók véres harczokat vívnak egymással. Egy római vezér tüzet vet a templomra, megsemmisíti a zsidó nemzetet Az itáliai földnek ölét megszakasztja a belső fájdalom; láng csap ki a mélyből, föl egészen az égig, megemésztve a városokat, elveszejtve az emberek ezreit; fekete porfelhő tölti be a légkört, vörös lapilli hullanak le az égből. Ekkor ismerik majd meg az emberek a Legfelsőbb Istennek haragját, haragot, mely fejőkre zúdult, mert elveszejtették az istenfélő emberek ártatlan törzsét — Betetőzéséül a bajnak, az elmenekült s az Euphrates mögött rejtődző király kihúzza majd hatalmas kardját és az emberek ezreivel kel át az Euphratésen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Carrn. sib. III. 2. és 4. §§.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Carm. sib. IV. könyv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. *Az AnHikrisztus* p. 328, 337. A cyprusi földrengésre vonatkozólag lásd Euseb. *Cbron.* a 76, 77. v. 78. évet (kiad: Schaene).

Látjuk, mily közvetlenül viszi tovább e mű János jelenéseit A 68. vagy 69-iki látnok eszméit njra megragadva a 81. vagy 82. évnek sibyllistája, akit komor látományaiban a Vesuvnak kitörése megerősített feleleveníti njból az Euphratesen túl lakozó Néróba vetett népszerű hitet, s elközelgőnek hirdeti jöttét. Bizonyos jelek, tényleg hinni engedik, hogy létezett egy ál Néró Titns alatt Komolyabb kísérlet játszódott volna le már 88-ban és háborúra vezetett volna a párthusokkal. A mi sibyllistánk prófécziája kétségkívül ez időpontnál korábbi. Ő egy rettenetes háborút hirdet, már pedig az ál Néró esete Titus alatt, ha ugyan megtörtént, nem volt komoly, ami pedig a 88. év ál Néróját illeti, ez vaklármánál nem keltett egyebet. 2

Midőn a jámborság, a hit, az igazság teljesen kivesznek, midőn senki sem törődik többé az istenfélő emberekkel, a kiket mindenki halálra keres, s gyönyört talál azoknak bántalmazásában, az ő vérökbe mártja kezeit, ekkor szakad majd meg az isteni türelem; a dühtől reszkető Isten egy irtózatos tűzvész lángjával semmisiti meg az emberi nemet.<sup>3</sup>

«Óh! szerencsétlen halandók! változzatok meg; ne keltsétek fel a nagy Istenben a dühöngő haragot; békét hagyva a kardnak, a perpatvarnak, a gyilkosságoknak, az erőszaknak, fürösszétek meg a folyó vizekben a ti testeiteket egészen; kiterjesztve kezeiteket az ég felé, esdjetek kegyelemért a múltért és a ti imáitok által·¹ keressetek irt⁵ a ti sötét istentelenségtekre. Isten megfog békülni akkor, és nem fog elveszejteni titeket Haragja lecsillapul, ha sziveiteket a maradandó istenfélésben gyakoroljátok.'¹ — De ha megmaradva makacsul gonosz szellemetek szolgálatában, nem követitek szavamat és esztelenségeteknek hódolva, gonoszul fogadjátok ez intelemeket, tűz eső fog lecsapni a földre. Annak jelei ime a következők: A nap felkeltével tüzes kardok az égen, trombiták harsogása; borzasztó üvöltések és rettenetes recsegés ropogás veri fel az egész világot A tűz elborítja a földet; az egész emberi nem kivész; fekete hamuvá lesz a világ.»

«És amidőn minden hamuvá lett, midőn Isten kioltja a rettenetes tűzvészt, melyet meggyújtott, a Mindenható ismét alakba fűzi a csontokat és az emberi hamut, és újjáteremti a halandókat Ekkor

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Ai Antihrísztas p. 319—320 jegyzet

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Mota prope Parthorum artna falsi Neronis ludibrio Tac. Hist. I. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Carm. sib. IV 161 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jasasthe, úgylehet bizonyos utalás a therapeuta (therapevein) v. az essen (asaia, orvosok) elnevezésre.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Evlogiais.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Asltéséte.

lészen a végítélet, melyen Isten maga ítéli meg a világot Azokat, akik az istentelenség karjai közé dőlnek, a fejök fölött széttárult föld újra betemeti; tettök a borzalmas Tartarus és a gyehenna, a Styx nővérének feneketlen örvényébe zuhan alá. Ellenben azok, akik megmaradnak istenfélőknek, új életre kelnek az örökké való nagy Istennek világában, az örök boldogság ölén, jámborságukért Istentől életet és kegyelmet kapva jutalmul. így élnek ők majd együtt éltető fényében egy napnak, mely nem nyugszik le soha. Óh boldog az, aki e napokat megéli!»

Keresztyén volt-e a költeménynek szerzője? Szivében bizonyára az; de a maga módja szerint. A kritikusok, akik e darabban Jézus egy tanítványának munkáját látják, főleg a pogányokhoz intézett azon felhívásra támaszkodnak, hogy térjenek meg és mossák meg egész testöket a folyó vizekben. 1 Csakhogy a keresztség nem volt kizárólagos sajátja a keresztyéneknek. A keresztyénség mellett ott voltak a baptisták, a hémerobaptisták sectái, akikre a sibyllai vers jobban illett, mert a keresztyén keresztséget csupán egy ízben szolgáltatták ki, mialatt a költeményben előforduló keresztség, valamint az azzal kapcsolatos ima,2 ugylátszik, a bűnök eltörlését eredményező gyakorlat, szentség, mely megismételhető s amely önmagában kezelhető. De ami különösen érthetetlen lenne, ez az, hogy egy közel kétszáz versből álló keresztyén Apocalypsisben, melyet Domitián uralkodásának kezdetén Írtak, nem fordul elő egyetlenegyszer sem a feltámadott Jézus, aki, mint embernek fia jön el a felhők között, hogy ítéljen eleveneket és holtakat Tegyük ehhez a mythologiai kifejezéseknek használatát, melyre a II. század keresztyén íróinál nem találunk példát, a mesterséges irályt, a régi homéri irály utánzatát, mely a világi költőknek olvasására és az alexandriai grammaticus iskoláknak hosszas látogatására mutat a szerzőnél.<sup>3</sup>

A sibyllicus irodalom eredete tehát az esséni vagy a therapeuta\* hitközségekben kereshető; már pedig a therapeuták, az essének, a baptisták, a sibyllisták eszmevilága fölötte hasonló volt a keresztyénség eszmeköréhez, s az utóbbiakétól csakis Jézus személyének kultusa által külömbözött. Később, kétségkívül, a zsidó sekták mind az egyházba olvadtak be. Hova tovább, csakis két zsidóosztályról lehetett beszélni: egyfelől a Törvényt szigorúan megtartó zsidót látjuk, a talmudistát, a kasuistát, egyszóval a farizeust; másfelől a laza zsidót, aki a judaismusból olyan természeti vallást csinál s abba

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Carm. sib. IV. 164.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. IV. 165—166.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sz. Jakab és sz. Judás levelei mindamellett kissé ugyanily nemű grecitást mutatnak.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> V. Joseph. B. J. II., VIII. 12.

erényes pogányokat is fölvesz. A 80-ik év körül, főleg Egyptomban, még mindig voltak sekták, melyek ez álláspontra helyezkedtek annélkül, hogy Jézus mellé sorakoztak volna. Nemsokára eltűnnek ők is a keresztyénegyház felveendi mindazokat, akik kiakarják magokat vonni a Törvény túlzó követelményei alól annélkül, hogy azért Abrahám lelki családjához tartozni megszűntek volna.

A sibyllicus gyűjteményben a négyes számot viselő könyv nem egyedüli termék e nemben, melyet Domitián kora felmutat Az a darab, mely bevezeti az egész gyűjteményt s gmelyet Theophilos, Antiochia püspöke (a II. század végén) őrzött meg számunkra, nagyon hasonló a negyedik könyvhöz s azzal egyformán végződik:¹ «Tűzforgatag fog alázúdulni reátok; égő fáklyák fognak emészteni titeket mindörökké; azok azomban, akik imádni fogják az örökkévaló igaz Istent, örököseivé lesznek az életnek, ott élnek örökké a Paradicsom mosolygó kertjében, eszik az édes kenyeret, mely a csillagos égből hull alá.²» E töredék első pillanatra bizonyos kifejezésekben a keresztyénség nyomaira látszik mutatni; csakhogy hasonló kifejezéseket találunk Philonál is. A bölcsőkorát élő keresztyénségnek, a Jézus személyének tulajdonított isteni szerepen kívül, oly kevés kiválóan sajátos vonása volt, hogy annak szigorú meghatározása, mi legyen keresztyéni és mi nem, olykor rendkívül finom kérdést képez.

A Sibyllicus Apocalypsiseknek egyik jellemző részlete az, hogy szerintük a világot világégés fogja megemészteni. Több bibliai szöveg vezetett ez eszméhez.³ Mindamellett nem találjuk meg azt a János nevét viselő Apocalypsisben. Annak első nyomát a keresztyéneknél Péter második, és jóval későbben irt levelében találjuk meg.⁴ A kérdéses hit tehát, ugylátszik, az alexandriai körben képződött s hinnünk szabad, hogy az részben a görög bölcsészeitől ered; számos iskola, különösen a stoikusoké, vallotta elvként, hogy a világot tűz fogja fölemészteni.⁵ Az esséniek ugyané nézetet fogadták el.¹¹ A Sibyllának tulajdonított összes iratoknak' is e hit képezte alapját anynyira, hogy ezt az irodalmi ábrándot megtaláljuk a nyugtalan lelkek álmodozásaiban a jövőben is. — Itt és az ál-Histaspes irataiban akadtak arra a keresztyén hittudósok. E becsempészett

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cann. sib. proaeni. V. 81—87; h. ö. III. 60—61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. Philo. A törvény allegóriái III. 59. §.; Carm. sib. VIII. 403. és köv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Deuter XXVII. 22. (Justin, *Ápol.* I. 44, 60); Ezsaiás LXVI. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> II. Petri III. 7, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ekpyrósis. V. Cic. Quaest. acad. II. 37; Ovid. Métám. I. 256 s köv.; Seneca Consol, ad Moreiam 2b; Quaest. nat. II. 28; De monarchia, állítólag Justintól. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Philosophumena IX. 27; Josef B. J. II., VIII. 11.

 $<sup>^7</sup>$  L. p. o. II. 194 s köv.; III. 72 s köv.; 82 és köv.; VII. 118 s köv., 141. és köv.; VIII. 203 s köv.; 217 s köv.; 337 s köv.

orákulumoknak tekintélye oly nagy volt, hogy azt naivul mennyei kijelentésnek tartották.<sup>1</sup> — A pogány tömeg képzeletében szintén ott kisértett az eféle rémület, melyet nem egy csaló aknázott ki egyaránt.<sup>2</sup>

Annianus, Avilius, Cerdon, Primus, akiket sz. Márk utódjaiként soroznak fel,<sup>3</sup> kétségkívül régi presbyteri voltak, akiknek nevei fennmaradtak és akikből püspököket csináltak, midőn már megállapítást nyert a tan, hogy a püspökség isteni intézmény, s hogy minden széknek megnem szakított egymásutánt kell felmutatnia a méltóságban fel egész az apostolig, akit e méltóság alapítójának tartottak. 4 Bármiként legven is, az alexandriai egyház kezdettől fogya élesen különálló jelleggel bírhatott. Erősen zsidóellenes volt: az ő ölében születik majd meg tizennégy vagy tizenöt esztendő múlva a judaismusnak és a keresztyénségnek teljes szétválasztása mellett harczoló legerélyesebb manifestum is, a «Barnabás levele.' Egész más dologról lesz szó ötven év múlva, midőn ugyanott születik meg a gnosticismus, mely azt hirdeti, hogy a judaismus egy gonosz istennek a műve és Jézus lényeges missiója épen az volt, hogy megfoszsza trónjától Jehovát. — Alexandriának vagy, ha ugytetszik, Egyiptomnak döntő szereplése a keresztyen theologia fejlődésében ekkor lép majd előtérbe tisztán és világosan. Egy' új Krisztus fog feltűnni; úgy hasonlítva arra, akit eddig megismertünk, mint Gallilea parábolai hasonlítanak az osirisi mythosokra vagy az Apis anyjának symbolismusára.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. Justin Apol.l. 20, 44; Ápol. II. 7; Lactancius De ira Del 23; Div. Inst VII. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Julius Capitol. *Álarc. Aurél.* 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Euseb. H. E. II. 24; III. 14, 21; IV. 1, 4; Constit. apóét. VII. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. fent.

#### TIZEDIK FEJEZET.

# A görög evangyéliomot javítják és kiegészítik (Máté.)

A Márkus evangyéliomában előforduló hibák és hiányok mindinkább boszantóbbakká váltak. Azok, kik ismerték Jézusnak gyönyörű beszédeit, amint azokat a syr-chaldeai iratok közölték, sajnálattal utaltak a Péter-féle hagyományból eredt elbeszélésnek szárazságára. Abban nemcsak Jézusnak legszebb prédikácziói megkurtitva tétettek közzé, de Jézus életének már lényegesekül tekintett részei sem találtak helyet. A legelső keresztyén kornak régi eszméihez mindenkor hű Péter a gyermekkor elbeszéléseire, a geneológiákra nem sok súlyt fektetett. Már pedig a keresztyén képzelet főleg ez irányban volt tevékeny. Az új elbeszéléseknek egész sora alakult meg; oly evangyéliomot óhajtottak, melyben a Márk evangyéliomának tartalmán felül mindaz benn legyen, amit Keletnek legjobb traditionistái tudtak vagy tudni véltek.

Ez volt eredete a mi szövegünknek, melyet «Máté szerintinek» nevezünk.¹ Ezen iratnak szerzője a Márk evangyéliomot vette alapul. Követi rendjét, alaptervét, jellemző kifejezéseit és pedig oly modorban, mely nem enged kételkednünk abban, hogy elődjének művét ne tartotta volna szem előtt, avagy azt emlékezet után ne ismerte volna. Tartalmuk a legkisebb részletekben egész oldalakon keresztül annyira összevág betűszerint, hogy olykor elfog a kísértés s bizonykodni szeretnétek amellett, hogy a szerző előtt Márknak egy kézirata feküdt.² Viszont bizonyos szóváltoztatások, számos áthelyezések,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Λ keltet megközelítőleg határozza meg: 1. a XVI. 28, mely még a kiadás megjelenése idején is valót tartalmazott; 2. az evtheót (XXIV. 29—30), mely nem enged messzire távoznunk a judeai háborútól. (Has. össze Lukács XXL 24). Az Evangyéliomnak általános prédikálása (XXIV. 14) mi pontos adatot sem nyújt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Így az ó-testamentomi idézetekben a megegyezés feltűnő. H. ö. Máté XV. 8. és Márk VII. 6; Máté XIX. 5. és Márk X. 7; Máté XXL 13. és Márk XI. 17; Máté XXII. 32. és Márk XII. 26; Máté XXII. 44. és Márk. XII. 36;

bizonyos elhagyások, melyeknek indokát megmagyarázni lehetetlen, inkább azt a hitet erősítenék meg, hogy az író emlékezet után dolgozott.¹ Mindez elenyésző súlylyal bír. A fő az, hogy a Máté nevét viselő szöveg a Márk szövegét, mint előzetesen meglévőt tételezi fel s azt csak kiegészíti. És pedig kétféle módon, egyfelől közzé iktatja azokat a hosszú beszédeket, melyek értékét képezték a héber evangyéliomoknak, azután ahhoz jóval újabb alakulatu hagyományokat, a legenda fokozatos kifejlődéseinek gyümölcseiként csatol, melyeket a keresztyén öntudat már megbecsülhetlen értékűnek tartott Az utolsó kiadás egyébbiránt számtalan azonosságot mutat fel az irályban; ugyanazon kéznek a munkája látszik meg a gyűjteménybe került egymástól erősen elütő darabokon.²

Ez az egység azt a hitet kelti, hogy a Márktól elütő részeknél, az iró héber szöveg után dolgozott; ha egy fordítást használt volna, irály külömbségeket vennénk rögtön észre az alap és a közbeszúrt részek között Különben is a kor ízlése inkább az átdolgozások, mint a tulajdonképeni fordítások felé hajlott.<sup>3</sup> Az ál-Mátéban előforduló bibliai idézetek a héber szövegnek (v. egy arameai targumnak) és a Septante fordításnak használatát tételezik fel egyaránt;<sup>4</sup> exegesisének egy része csak is a héber mellett bir értelemmel.<sup>5</sup>

Máté XXI. 42 és Márk XXII. 10-11; Máté XXVI. 31 és Márk XIV. 27; Máté XXIV. 15 és Márk XIII. 14. Annak megértésére, hogy e részek annyira öszszevágnak, ne feledjük el. hogy Jézus az araméai nyelvet beszélte s nem a görögöt.

- <sup>1</sup> Többé-kevésbbé hasonló, de összezavart körülményekre alkalmazott szavaknak bizar összhangjai: *Apingeilan,* Márk VI. 30. és Máté XIV. 12; *Exesti* és *Exittanto* Márk III. 21; Máté XII. 23.
- $^2$  L. Réville táblázatait, Etűdét crit. túr l'Evang. selon saint Matthieu p. 2. s köv.
- ³ Hogy a tényleges Máté nem egy héber eredetinek egyszerű fordítása, e mellett a bibliai idézeteknél a Septanténak használatán kívül, számtalan egyéb sajátosságok bizonyítanak; p. o. a sz. léleknek, mint atyának szerepeltetése, ellenkezőleg a héber nőnemű ruoá-hal (v. Héb. evangy. Hilg. p. 16, 23—24; 1. p. 185) másfelől a tolmácsolás hűsége, az általános értelmet illetőleg ellenmondásokat eredményez, melyeket a szerző nem tüntetett el. A leggyakrabban a *logidnak* alárendeli Márkot; amazok képezik főtárgyát. De Papias tanúsítja, hogy igen külömböző *logia* fordítások forogtak közkézen. (Eus. H. E. III. XXXIX. 16). A Máté V. 37 vers. *logion-\á.X.*, ugylátszik helytelenül fordította le az első evangy. szerzője. V. Jak. V. 12; Justin Ápol. I. 16; [Horni! pteudoclem). III. 55; Alex. Kelem. Strom. VII. 11.
- <sup>4</sup> Máté I. 21, 23 (héber és Sept.); II. 6. (héber és Sept.); II. 15. (héber); II. 18. (héber és Sept.); II. 23 (héber); IV. 15—16. (héb. és Sept.); VIII. 17. (héb.); XII. 17—21. (héber és Sept.); XIII. 35. (héber és Sept.); XXI. 5. (héb.) 'XXIII. 35 (Sept.); XXVII. 9—10. (héb. és Sept.); XXVII. 43. (héb. és Sept.) A történeti elbeszélésekben, midőn szerző Márkot másolja, szintén az ő idézeteit kölcsönzi át.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hatóraiot Kldlhételai (II. 23) Ezsaiásból XI. 1; I.X. 21.

A szerző Jézus nagy beszédeinek közbeszúrásában igen egyszerűen jár el, akár, mert azokat erkölcsi tételek gyűjteményeiből vette, melyek az evangyélmi hagyománynak bizonyos perczében létezhettek, akár mert azokat a héber evangvéliomból szelte ki egészben. E beszédek, mint hosszúra nyúló zárjelek, iktatvák be általa Márkus elbeszélésébe. 1 melven e czélból széles vágásokat eit A legfőbb beszéd. a hegyi beszéd, nyilván egymással összefüggéstelen részekből van szerkesztve, melyeket úgy fűztek együvé mesterségesen. A XXIII. részben megtaláljuk az összes szemrehányásokat, melyeket Jézus külömböző alkalommal a hagyomány szerint a fariseusok ellen használt. A XIII. részben olvasható hét példázatot Jézus bizonyára nem mondta el egy napon egymás után.<sup>2</sup> Szabadjon egy bizalmas hasonlattal élnünk, mely egyedül adja vissza gondolatunkat Az első evangyéliom kiadása előtt léteztek beszéd és parabola kötegek, melyekben Jézusnak beszédei tisztán külső elvek szerint osztályozvák.<sup>3</sup> Az első evangyéliomnak szerzője már készen találta e kötegeket és azokat úgy iktatta be a Márk szövegébe, mely neki vázlatul szolgált, amint csomagolva voltak, anélkül, hogy az őket lazán összefűző szálat elszakította volna. Márkusnak szövege, bármennyire röviden közölte is a beszédeket, itt ott tartalmazott oly beszéd részeket is, melyeket az új szerző a 1 o g i a gyűjteményből vett át egészben. Innen az ismétlések. Az új szerző, a leggyakrabban keveset törődik ez ismétlésekkel;<sup>1</sup> másutt elhagyások, áthelyezések és bizonyos irályi ügyességek révén kerüli ki azokat.

A régi Márkus előtt ismeretlenül maradt hagyományoknak beiktatása ál-Máténál még erőszakosabb eljárás utján megy végbe. Birtokában nehány csodákat vagy gyógyításokat tartalmazó elbeszélésnek, melyeknek a Márkusban már közölt elbeszéltekkel való azonosságát nem veszi észre, a szerző inkább két Ízben beszéltet, mintsem fontosaknak tartott tényeket elhagyjon. Mindenekelőtt teljes kíván lenni és nem okoz neki mi nyugtalanságot sem az, hogy a külömböző eredetű vonások efféle csoportosításában ellenmondásokba esik s elbeszélését zavarttá teszi. Innen ama körülmények, melyek

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. ö. Márk I. 21, 22; Máté V. 2-el; VII. 28-al; Márk X. 31—32, Máté XIX. 30-al; XX. 17-el; Márk XI. 33; XII. 1. Máté XXI. 28-33-al (Luk. XX. 7—9.) A Márk III. részében (h. δ. Máté IX. 37-től kezdve) foglalt apostoli utasításoknak közzészurása nem kevésbbé érezhető.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jegyezd meg az 52 vers formuláját.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A XIII. részben, a parabolicus forma; a XXIII. részben a (fariseusi) tárgy hason mivolta a XVIII. r. *iáit.* a kisdedek szerepeltetése.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H. ö. Máté X. 38—39. és XVI. 24—25, Márk Vili. 34—35-el; Máté V. 29—20. és XVIII. 8—9, Márk IX. 43- 47-el; Máté V. 31—32. és XIX. 8—9. Márk X. 1 Lel; Máté XXIII. 11. és XX. 16., Márk X. 43-al; Máté X. 22. és XXIV. 9-13; Márk XIII. 13-al.

ott, ahol bevezetvék, homályosak, s melyeket csakis a művet tovább olvasva értünk meg,1 innen azok az u tálások bizonyos eseményekre, melyekről a történeti részben mi sincs mondva.<sup>2</sup> Innen ama sajátos kettősségek, melyek jellemzik az első evangyéliomot; két vaknak kétszeri meggyógyitása;3 egy ördöngős némának kétszeri meggyógyitása;<sup>4</sup> a kenyérnek két izbeni sokszorosítása;<sup>5</sup> egy csodás jelnek kétszeri kérése;<sup>6</sup> két támadás a botrány ellen;<sup>7</sup> két ítélet az elválás ellen.<sup>8</sup> Innen van talán a páros modor az elbeszélésben, mely a kettős látás hatását kelti: a jerikói két vak és más két vak<sup>9</sup> gergesai két ördöngös; 10 Jánosnak két tanítványa; 11 Jézusnak két tanítványa; 12 két testvér. <sup>13</sup> A harmonisticus exegesis terén ez teremtette meg annak szokásos hajtásait, a szóbőséget, a nehézkességet Másfelől egészen friss bemetszést veszünk észre, szemzést, melyből a toldás rügyezik ki. így Péternek csodája (Máté XIV. 28—31.) ez az elbeszélés, mely Márkusban nincs meg, oly módon van beszúrva Márk VI. 50. és 51. verse közé, hogy a szúrás helyén tátongó seb maradt. Ugyanígy vagyunk a Statérról szóló csodával, 14 Judással, aki önmagára mutat s akihez Jézus kérdést intéz, 15 Jézussal, amint megdorgálja Pétert, midőn az kardját használta, Judás öngyilkosságával, Pilátus nejének álmával stb. Selejtezzük ki e vonásokat, a Jézus-legenda későbbi fejlődéseinek e gyümölcseit, s a Márkus szövege marad vissza.

Így lépett be az evangyelmi szövegbe egész sora a legendáknak, melyeket Márkusnál nem találunk: a geneologia (I, 1 — 17), a természetfölötti születés (I, 18—25), a mágusok látogatása (II, 1—12), az egyptomi futás (II, 13 —15), a bethlehemi mészárlás (II, 16 —18), a vizeken járó Péter (XIV, 28—31), Péter prerogativái (XVI, 17 —19), a hal gyomrában talált pénzdarab csodája (XVII. 24—27), Isten or-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> így Máté X. 1. kevéssé természetes az apostolok meghivatása előtt; ellenben Márk III. 14; VI. 7. logicus. H. ö. Máté X. 25; XII. 24 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Máté X. 25; XI. 21; XXIII. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Máté IX. 27—30; XX. 29—34.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Máté IX. 32-34; XII. 22—24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Máté XIV. 13—21; XV. 32—39.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Máté XII. 38-42; XVI. 1—4.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Máté V. 29—30; XVIII. 8—9. .

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Máté V. 32; XIX. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Máté IX. 27; XX. 30; v. Márk. X. 46-53; Luk. XVIII. 35-43.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Máté VIII. 28; v. Márk. V. 1—10.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Máté XI. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Máté XXI. 1.

Máté IV. 18. V. doo plousioi Naz. evangy. Hilg. p. 16. 30—31. s. H.
 ü. ugyané dolgot a Schah namehben. Siawusch episodját. Mohi II. préf. p. VII.
 VIII. (új kiad.)

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Máté XVII. 24, 27; beiktatva Márknál IX. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> H. ö. Máté XXVI. 24—26, 49—50, Márk XIV. 21—22-el, 45 -46-al.

szágának heréltjei (XIX, 11—12), Jerusalem felbuzdulása, midőn Jézus oda bevonul (XXI, 10—11), a jerusalemi csodák és a gyermekek diadalmi kiáltása (XXI, 14—16), különféle legendái vonások Judásról, különösen öngyilkossága (XXVI, 25—30; XXVII, 3—10), a kardnak a hüvelybe parancsolása (XXVI, 52—53), Pilátus nejének közbenjárása (XXVII, 19), Pilátus, amint kezeit mossa s a zsidó nép, amint az egész felelősséget a Jézus halála miatt magára veszi (XXVII, 25), a templom főkárpitjának kettészakadása, a földrengés, a szentek, akik Jézus halálának perczében feltámadnak (XXVII, 51—53), a sir mellé állított őrség és a katonák megvesztegetése (XXVII, 62—66; XXVIII, 11—15). Mind e részekben az idézetek a Septante szerint történnek.¹ A szerző, saját használatára csupán a görög fordítással élt; de midőn a héber evangyéliomot fordította, az eredetinek exegesiséhez alkalmazkodott, mely gyakran teljesen hibás volt a Septantéban.

A csodás alkalmazásában bizonyos verseny, fokozottabb és szembeszökőbb előszeretet a csodák iránt, azon czélzat, hogy az egyház, mint már szervezett és fegyelmezett testület állíttassák oda, egyre növekedő ellenszenv a zsidók iránt, mondották tollba e toldások legnagyobb részét. Mondottuk már, hogy egy dogmának izmosodásában vannak pillanatok, midőn a napok századokkal érnek fel. Halála után egy hétre már tág legendával birt Jézus; a vonások túlnyomó része, melyeket felsorolunk, még életében, előre meg volt írva.<sup>2</sup>

A zsidó agad a megalkotásában döntő eszközeinek egyikét a bibliai szövegekből vont analógiák képezik. Ez eljárás az emlékezet világában jelentkező hézagok egész sorát volt hivatva kitölteni. A legellentétesebb hírek keringtek például Judásnak halála felől.³ Csakhamar egy változat vált uralkodóvá; prototypusul Achitophel, aki elárulta Dávidot, szolgált.¹ Elfogadták, hogy Jndás is felakasztotta magát, mint amaz. A harmincz ezüspénzt, azon tényét, hogy azokat a templomba vetette, valamint a Fazekas rétjének a szerepeltetését Zakariásból vettek,⁵ s készen állott az egész elbeszélés.

A kis történeteknek és közbeszurásoknak egy másik bő forrását képezte az apologeticus czélzat. Már is ellennézetek ütötték fel fejőket a Jézus messianitása ellen is; azokra felelni kellett Keresztelő János, mondották a hitetlenek, nem hitt benne; a városok, ahol csodákat tett, nem tértek át; a nemzet bölcsei és tudósai nem törődtek vele; ördögöket a Belzebub által űzött csupán; égi jeleket

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. főleg Máté IV. 4, 6, 7, 10; XVIII. 16, XXI. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jézus élete p. 250 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. Jézus élete p. 453 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H. ö. II. Sám. XVII. 23 (görög ford.) és Máté XXVII. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zakar. XI. 12—13.

ígért, melyek el nem következtek. Minderre meg tudtak felelni.¹ Hízelegtek a tömeg demokraticus ösztöneinek. Jézust nem a nemzet vetette vissza, mondották a keresztyének; a felsőbb, mindig egoista körök voltak azok, akik nem akartak hallani felőle. Az egyszerű emberek lelkesedtek érte; az elöljárók cselhez folyamodtak, hogy elfoghassák; mert féltek a néptől.² «A kormánynak a vétke» íme egy magyarázat, melyet minden időben könnyen elfogadtak.

Jézusnak születése és feltámadása vég nélküli ellenvetéseket keltettek az alacsony lelkületüeknél, s a rosszul előkészített szivekben. A feltámadást senkisem látta; a zsidók azt vitatták, hogy a holttestet Jézusnak barátjai elvitték Galileába. Erre az őrök meséjével feleltek, akiknek a zsidók pénzt adtak volna, csakhogy azt mondják, miként a tanítványok vitték el a testet.<sup>3</sup> A születésre vonatkozólag két egymással ellentétes nézet kapott lábra; de minthogy a keresztyén öntudat igényeinek mind a kettő megfelelt, azokat jól rosszul összeegyeztették egymással. Egy felől úgy kellett lenni, hogy Jézus a Dávid ágyából származzék, a másfelől nem akarták, hogy Jézus fogantatása ép úgy történt légyen, mint más emberé. Nem volt természetes, hogy az, aki nem élt úgy mint a többi emberek, úgy szülessék, mint a többiek. Dávid családi fajának olv alakot kellett nyerni, melyben Józsefet a Dávid törzséhez tartozónak tünteti fel a geneologia. József atyja volt Jézusnak,5 hogy tehát Jézust Dáviddal hozzák kapcsolatba, nem kellett egyebet tenni, mint azzal Józsefet kötni össze. Ez azomban a természetfölötti fogantatás feltételében nem volt kielégítő, mert e hypothesis mellett Józsefnek és állítólagos elődjeinek a Jézus születésében mi részök sem volt. Máriát kellett tehát a királyi családdal összeköttetésbe hozni; már pedig az első században mi kísérlet sem történt ez irányban.<sup>6</sup> kétségkívül azért,

Ι.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Máté XI, 7—30; XII, 25—37, 39-45.

 $<sup>^2</sup>$  Máté IX. 34; XII. 14—15; XIV. 35; XV. 1; 30 — XVI. 1; XX. 2—3; XXI. 14-15; XXVI. 1; XXVII. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Máté XXVII. 62—66; XXVIII. 11 — 15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rótn. I. 3, Apor. V. 5; Csel. II. 30. V. Jerus. Talmud Sanhedrin 43a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lukáts (III. 23) enyhít a nehézségen az ő hős enomisefo-jáva). Cérintos és Carpocrates e kérdésben tökéletesen logikusan gondolkoztak. Kpiph. haer. XXX. 14. Lehet, a Máté I. része 16 versének szövege pontosabb volt a Cérintos és Carpocrat által használt nazarén evangyéliomban. L. Hilgenfeld. p. 15, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A Luk. I. 27. és II. 4. maguk is ellentétes nézetre vallanak. A logika a II. században foglalta el újra jogait, akkor alkották meg vagy legalább feltették Máriának leszármazását Dávid törzséből. Jakab Protevang. c. 10. (p. 19. Tisch.), Mária szülét, evang. c. 1. (p. 106.) sz. Justin. *Diái.* 23, 43, 45, 100, 101, 102. *Apol.* 1.32; Irén. III. XXL 5; Tertullián *Adv. Marc. III.* 17, 20; IV. 1, 7, 19; V. 8; *Adv. Jud.* 9; *De Came Christi* 22. (Hilgenf. *Erit. Untersuch. Ober die Evang. Justin* stb. p. 100, 101, 140. és köv. 156. és köv.)

mert a geneologiák már elkészültek, mielőtt Jézusnak a két nem szabályszerű egyesülésén kívül álló születést tulajdonítottak volna komolyan, és mielőtt Józseftől reális atyai jogait elvitatták. A héber evangyéliom, legalább ebben az időben, mindig József és Mária fiának hagyta meg Jézust;¹ a szent Lélek ezen evangyéliom szerint Jézus-Messiásra nézve (az ember-jézustól külömböző személyiség²) nem apa, hanem anya volt.³ A Máté nevét viselő evangyéliom ellenben egy teljesen ellenmondó nézetben állapodik meg. Jézus nála Dávidnak fia József által, aki nem atyja. A szerző e zavarból túlzó naivitás révén bontakozik ki.¹ Egy angyal jelenik meg, hogy eloszlassa az aggodalmakat, melyeket Józsefnek ily rendkívüli esetben éreznie joga volt

A geneologia, melyet a Máté nevét viselő evangyéliomban olvasunk, bizonyára nem az evangyéliom szerzőjének a műve. Ő azt egy korábbi iratból vette. Váljon a héber evangyéliomban szintén ugyanaz volt-e felvéve? Legalább is kétes.<sup>5</sup> Szvriának zsidó keresztyénéi között egy tekintélyes töredék mindig oly szöveget használt, ahol eféle geneologiák nem szerepeltek; de bizonyos nazarén kéziratokban már szintén igen korán ott szerepel bevezető részül egy sépher toledoth." A Máté-féle geneologia menete héber; a tulaidonnevek átiratai nem a Septantéből valók.<sup>7</sup> Láttuk másfelől,<sup>8</sup> hogy a geneologiákat valószínűleg a Jézus rokonai készítették, akik Bataneában laktak és héberül beszéltek. Annyi bizonyos, hogy e geneologiák feldolgozása nem történt egységesen, sem valami nagy eredetiséggel, mert két egymástól elütő rendszer maradt reánk olyan, melyek Józsefet a Dávid-féle családi leszármazásnak legutolsó ismert tagiával hozzák kapcsolatba. Nem lehetetlen, hogy József atyjának és nagy atyjának a neve ismeretes volt.9 Ezt leszámítva Zorobabeltól Józsefig, minden csak úgy csinálódott Minthogy a fogság óta a bibliai iratok nem közöltek többé chronologiát, a szerző a tartamot a valóságnál rövidebbuek vélte s abban igen kevés fokozatot

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. haer. XXX. 14. Az összes ebionita secták ezt az evangyeliomot fogadták el, már pedig a sectáknak legalább egy része tagadta Jézus születésének természetfölötti voltát.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. fent.

 $<sup>^3</sup>$  Hé mitér mou to bogion pneumo. Hilgenf. p. 15. (22 s.), 16. (15 s köv. sor) 20, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Máté I. 16, 18, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lásd fent. Epiph. haer. XXVIII. 5; XXIX. 9; XXX. 3, 6, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Biblos geneseós.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Boel és nem Boát.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Fent Jul. Afric. Euseb. H. E. I. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Mindazáltal ez kevéssé valószínű, mert Lukácsban, az eltérés már József atyjánál kezdődik.

vett fel. Zorobabeltől Dávidig a Paralipoménakat használta fel nem minden pontatlanság vagy emlékezeti bizarságok nélkül.<sup>2</sup> A Geuesisben, Ruth könyvében, a Krónikák könyvében találjuk meg a törzsfonalat Dávidig. A Mátéban olvasható geneologia szerzőjének egy különös aggályoskodására mutat az, hogy a Jézusig menő leszármazási táblában kivételes privilégium révén avagy erővel<sup>3</sup> négy bűnös, hűtelen s oly viseletű asszonyt nevez meg, akiket a Fariseus nagyon is kifogásolhatott, Thamart, Rahabot, Ruthot és Bethsabét<sup>1</sup> Felhívás volt ez a bűnösökhöz: ne essenek kétségbe, előbb-utóbb a kiválasztott családba fognak bejutni ők is. Máté geneologiája Jézusnak ősei között még Judeának királyait, Dávidnak utódjait is felsorolja Salamonnal kezdve; de csakhamar nem fognak súlyt fektetni e geneologiára, melyet a világi dicsőség fénye övezett és Jézust Dáviddal egyik, kevésbé ismert fia, Náthán révén és egy a judeai királyok leszármazási vonalával párhuzamos vonal révén fogják összeköttetésbe hozni.

Elvégre a természetfölötti fogamzás oly fontosságra emelkedett, hogy a Jézus atyjának és vérbeli elődeinek kérdése másodrangú kérdéssé törpült Följogosítva hitték magokat Ezsaiásnak egy a Septante által helytelenül fordított³ részletéből következtetni arra, hogy a Messiás szűztől született A szent Lélek, Istennek Lelke csinált mindent.6 József, tényleg igen idős lehetett már, midőn Jézus született7 Mária pedig, aki második neje lehetett, igen fiatal.8 Ez ellentét könnyűvé tette a csodát A legenda ennélkül is létrejött volna; mindamellett, minthogy a mythos azon emberek közepette öltött alakot, akik Jézusnak családját ismerték, egy öreg férjre és egy fiatal feleségre vonatkozó körülmény nem volt közömbös. A

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lukács ezt felhasználja. Általában Lukács geneologiája alaposabb. Úgylátszik, hogy a Máté geneologiájának kijavítása volt a czél, alaposabb kutatás alapján. Euseb az eltéréseknek oly magyarázatát adja, mely éppen arra vall, hogy e geneologiák mesterségesek voltak. *Quaestionet ad Steph.* 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A tizennégy (Máté 1, 17) nemzetség csak úgy tartható fenn, ha erőszakot követünk el Judea királyainak történetén. A curetoni syr szövegnek idevonatkozó javítása egészben apologeticus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ez történt Rahabra vonatkozólag. '

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A zsinagóga viszont, amennyire csak lehetséges volt, kitörölni igyekezett a Bibliából minden emléket, mely ez asszonyokra s különösen az idegenekkel kötött házasságokra vonatkozott. Geiger, *Urschrift und Ueberzetxuagen dér Bibéi* p. 361 s köv. L. Mischna *MegiUa* 4. és a tosiftát e részletről.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ezsaiás VII. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Az ex oudenos thnétoù generatiokról lásd Philo, Oe cherubim 12. §. s k.

<sup>8</sup> L. Jézux élete p. 74. és a függelék e kötet végén.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A korbeli külömbségek mellett kötött házasságokat nem tekintik oly helyteleneknek a Keleten, mint nálunk. '

héber történetben gyakori vonás az isteni hatalmat léptetni fel még gvönge eszközök által is. így ad azután a nagy embereknek öreg avagy hossza ideig magtalan szülőket. Sámuel legendája nemzette a Keresztelő Jánosét, a Jézusét, a Máriáét is.<sup>2</sup> Mindez viszont, a rosszakarók részéről ellenvetéseknek adott helvet. A keresztvénség ellenei által feltalált otromba mese, mely Jézus születését Pantheros katonával kötött botrányos viszonynyal hozta kapcsolatba,<sup>3</sup> a keresztyén elbeszélésből eredt; — elbeszélésből, mely egy születésnek boszantó képét rajzolta a képzelet elé, melynél az apának csupán látszólagos szerep jutott. A mese csakis a II. században bontakozott ki tisztán, mindamellett a zsidók, ugylátszik, már az I. századtól kezdve rosszakaratúlag törvénytelennek tüntették fel Jézusnak születését Lehet, e részben azzal a fittogtatással érvelhettek épen, mely a Jézus feltüntető könyvnek élén olv nevekkel hozakotoledothiait dott elő, mint Thamar, Rahab, Bethsabé, s kihagyta Sárát, Rebekát, Liát.

A gyermekkorra vonatkozó elbeszélések, melyekről Márk teljesen hallgat, Mátéban a mágusok episódjára, a Heródes üldözésére és a kisdedek felkonczolására szorítkoznak. Mindez syr eredetű lehet; a gyűlöletes szerep, melyet Heródes játszik, kétségkívül Jézus rokonainak a találmánya, akik Batáneába menekültek. E kicsiny kör volt ugylátszik a Heródes elleni becstelen rágalmaknak a forrása. Az atyjának becstelen származására vonatkozó mese, melynek Josephus és damascusi Miklós<sup>4</sup> ellentmondanak, ugylátszik, szintén innen eredt<sup>5</sup> Az összes keresztyén sérelmeknek kiszemelt bűnbakja Heródes. Ami a veszélyeket illeti, melyeknek gyermekkorában Jézus állítólag kitéve volt, ez utánzata a Mózes gyermekkorának, akit a király szintén megakart ölni és aki idegen földre menekülni kényszerült Ugyanaz történt Jézussal, mint a többi nagy emberekkel. Gyermekkorukról azon egyszerű okból, mert egy gyermeknél sohasem lehet előre meglátni a jövendő nagyságot, semmit sem tudunk; e hézagot utólag szerkesztett eseményekkel töltjük ki. A képzelet külömben is előszeretettel rajzolja elé magának azt, hogy a gondviselésszerű emberek

<sup>1</sup> Luk. I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A Mária szülét, evangy. Tischend. p. 106. A középkorban még fölebb mentek. L. Hist. litt. de la Fr. XVIII. p. 834.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Acta Pilati II. 2; Cels. Oiiginesnél Contra Cels. 1, 28. 34. Jer. Talm. Schabbath XIV. 4; Aboda sara II. 2; Midrasch, Koh. X. 5; Epipban. haer. LXXVIII. 7. Sz. Damasc. János De fide orthod. IV. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jos. *Ant.* XIV. 1, 3; B. J. I. VI. 2. V. Prédikátor X. 16. A könyv Herodes idejéből való talán.

Jul. Afric. Eusebnél H. E. I., VI. 2, 3; VII. 11, 12. Macarius Mágnes XI., f. p. 77. Páris 1876. (Eusebiusból, v. Africanusból vagy Africanustól független forrásból meritvék) és Justin *Diai*. 52.

veszélyek között, a menynek különös oltalma alatt nőttek nagyra.<sup>1</sup> Egy riépies elbeszélés, mely Augustus születéséről szól,<sup>2</sup> és Heródesnek különféle kegyetlenségei<sup>3</sup> képezhették eredetét a bethlehemi kisdedek felkonczolását tárgyazó legendának.

Márkusnál, az ő kiválóan najv szövegében találunk bizar, érdes s oly részleteket, melyeket kimagyarázni alig tudunk s amelyek ellenvetést keltettek fel. Máté ily esetben vagy elhagy, avagy szelídít. Hasonlítsuk össze például Márkus III. 31-35. verseit Máté XII. 46-50 verseivel. A második szerzőnél nem talált helyet az a gondolat, hogy Jézusnak rokonai őrültnek tartják őt és megakarják kötözni. Márkus VI. 5-nek megdöbbentő naivitását: «ott (Názáretben) semmi csodát nem mivelhetet» stb. Máté XIII. 58 verse szelídíti. midőn azt mondja: «És nem tőn ott sok csodát.»' Márkusnak sajátszerű paradoxonját:<sup>5</sup> «Bizony mondom nektek, nincsen neki, aki ha elhagy hazát, testvért, nővért, anyát, apát, gyermekeket, szántóföldet én érettem és az evangyéliomért, száz annyit nem venne, innentől kezdve, házakat, testvéreket, nővéreket, anyákat, gyermekeket, szántóföldeket, háborúságokkal egybe és a jövendő világon örök életet» így adja vissza Máté:6 «És valaki elhagy hazát, testvért, nővért, atvát, anvát, gyermekeket, szántóföldet az én nevemért, sokszorosan fogja azt megkapni és örökölni fogja az örök életet.» Azon indok helyébe, mely az asszonyokat a sirhoz vezette<sup>7</sup> és világosan mutatja, hogy azok nem vártak feltámadást, Máténál8 egy jelentéktelen kifejezés lép. Az írástudó, aki Jézustól a főparancsolatot kérdezi, ezt Márkusnál jó indulattal teszi. A többi két evangyéliomban azért, hogy Jézust kisértetbe ejtse. Az idők változtak; az írástudóról nem lehetett többé föltenni, hogy tettét ne vezesse rosszakarat. Azon episod, ahol a gazdag fiatal ember Jézust e czimmel illeti «jó mester» s ahol Jézus e szavakkal felel; «Egyedül Isten a jó» később botrányosnak tűnt fel; Máté a jelenetet kevésbé bosszantó modorban adja vissza. A modort, melylyel a tanítványokat ítéli meg Márkus-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lásd Zoroatler életét ford. Anquetil-Duperron, gondoljunk Cyrusra, Romulusra stb.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sueton, Aug. 94. Julius Marathus után.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jézut élete p. 252, 2 jegyz. '

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H. ö. még Márk XIII. 12. Máté XVI. 4-el (V. XII. 40); Márk IX. 12—13, Máté XVII. 11—12-el; Márk XIII. 32, Máté XXIV. 36-al; (a későbbi közbeszúrt *oude ho Apót* elhagyásával): Márk XIV. 11, Máté XXVI. 41. (a homályos *apecAei* elmarad); Márk XV. 34, Máté XXVII. 46-al (félreértés helyreigazítása); MárkXIII.14, Máté XXIV. 15-el; Márk XIV. 49. Máté XVI. 56-al.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Márk X. 29, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Máté XIX. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hina ettAouiai aleiptdsin autón. Márk XVI. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Theórésai ton taplon.

nál,¹ szintén szelídíti Máté. Végre ez utóbbi nehány fonákságot is elkövet, csakhogy pathétikus hatást érjen el; így az elitéltek bora, melynek alkalmazása emberies és jó akaratú volt,² nála a kegyetlenség kieszelt eszközévé faiul, hogy ezzel egy jövendölés igazoltassák.

Márkusnak élénk hirtelen átmenetei szintén elmaradtak; az új evangyéliom sorrendje tágabb, megfelelőbb, idealisabb. A. csodálatos vonások megsokszorozódnak; de a csodálatos, mintegy elfogadhatóbb alakot ölt A csodák elbeszélése könnyedesebb; bizonyos szertekalandozások elhagyattak.4 A thaumaturgicus materialismus, természetes eszközöknek alkalmazása a csodatevésnél, e Márkusnál jellemző vonások, teljesen vagy majdnem egészen eltűntek Mátéból. A Márk evangyéliomával hasonlítva össze a Mátéról nevezett evangyéliomot, az utóbbi az ízlés és a tapintat javulására mutat.<sup>5</sup> Többféle pontatlanság nyert helyesbítést,6 esthetikailag gyönge vagy kimagyarázhatlan sajátszerűségek eltűntek vagy felvilágosítást nyertek.<sup>7</sup> Márkot a Máté kivonatozójának tekintették gyakran. Ennek az ellenkezője az igaz; pusztán a beszédeknek hozzáadása teszi a kivonat terjedelmét tekintélyesebbé, mint az eredetié. Hasonlítsuk csak össze a gergesai ördöngősről, a capharnahumi béuultról, a Jaire leánváról, a vérfolyásos nőről, a nehézkóros gyermekről szólló elbeszéléseket<sup>8</sup> s megfogunk győződni arról, hogy, amit mondunk, helyes. Sőt Máté gyakran egy jelenetbe fűz körülményeket, melyek Márkusnál két

- <sup>1</sup> Márk IV. 13, 40; VI. 52; VIII. 17 s köv.; IX. 6, 32; X. 32. XIV. 40.
- $^2$  H. <br/>  $\delta$ . Márk XV. 23, Máté XXVII. 34-el. Luk. XXIII. 36—37. ugyané hibába esik.
- $^3$  Márknál (III. 10) Jézus «sok beteget» gyógyít, Máténál (XII. 15) «minden beteget».
- <sup>4</sup> H. ö. Máté VIII. 18—27, Márk IV. 35—40-el; Máté VIII. 28—34, Márk V. 1—20-al; Máté IX. 2 s köv., Márk II. 3—4-el; Máté IX. 20 s köv., Márk V. 25—26-al; Máté IX. 23 s köv., Márk V. 40—43-al; Máté IX. 27—31, Márk VIII. 22—26-al; Máté IX. 32—33, Márk VII. 32—37-el (v. Máté XI.I. 22); Máté XV. 28, Márk VII. 30-al, Máté XVII. 14—18, Márk IX. 16-29-el; Máté XX. 29 s köv., Márk X. 46-al.
  - <sup>5</sup> Máté XXVI. 18. összehas. Márk XIV. 13—15-el.
- <sup>6</sup> H. ö. Máté XIX. 16—24 és a megfelelő részt Márk X. 17-ben. Luk. XVIII. 18-ban és a héber evangyeliomban (Hilg. p. 16—17). Az evés iránti előítélet (Márk III. 20, V. 43, VI. 31) eltűnt. A ványoló (Márk IX. 2) szintép.
  - <sup>7</sup> H. ö. Márk II. 26. és Máté XII. 4.
- Márk XI. 13 s köv.; Máté XXL 19 s köv.; Luk. (XIII. 6 s köv.) tovább megy; erkölcsi alapra fekteti a fügefáról szóló egész történetet, e valóban elragadó parabolát. A néma démon kiűzéseket tárgyazó különleges eljárás (Márk IX. 29) általánosul (Máté XVII. 20.)
- <sup>9</sup> H. ö. Máté XII. 15—16. és Márk III. 7—12; Máté Xy. 34. és Márk VIII. 57; Máté XIII. 58. és Márk VI. 5.

episodot képeznek.<sup>1</sup> Néhány elbeszélés, melyek első pillanatra úgy tűnnek fel, mint sajátjai, a valóságban nem egyekek, mint Márkus hosszas elbeszéléseinek meztelenített és szegényebb köntösbe öltöztetett utánzatai.<sup>2</sup>

Főleg a pauperismusra vonatkozólag találunk a Máté szövegében bizonyos aggodalmaskodó és nyugtalankodó vonást. A mennyei boldogságok élére a szegénységet helyezte merészen Jézus. «Boldogok a szegények» volt valószínűleg a legelső mondat, melyet isteni szája kiejtett, midőn hivatásának öntudatára ébredt. Jézusnak legtöbb kijelentése, (mint az mindannyiszor előfordul, ha a gondolatnak eleven formát akarunk adni) félreértésre adott okot; a tiszta é b i o n i m felforgató következményeket vontak le abból. Ami evangyéliomunk szerzője a túlzások megelőzése végett egy szót tesz ahhoz. A közönséges értelemben vett «szegényekből· nála «lelki szegények» lesznek³ vagyis az istenfélő izraeliták, akik alázatos szerepet játszanak a világban és amely czim büszkén van oda vetve a nap hatalmasai elé. Egy más boldogságban azok, «akik éheznek,» az igazságot éhezik nála.4

A reflexiónak tehát észrevehető nyomát találjuk Mátéban; a hátsó gondolatoknak egész sorával, azon czélzattal, hogy bizonyos ellenvetéseket egyensúlyozzon, a simbolicus igényekre irányuló túlzással találkozunk művében.<sup>5</sup> A pusztában lefolyt kisértésnek elbeszélése szerves egészet nyert és megváltoztatta physionomiáját,<sup>6</sup> a Passió pár gyönyörű vonással bővült<sup>7</sup> Jézus «Egyházáról» mint már szervezett s a Péter tekintélyén felépült intézményről beszél.\* A keresztelésnek formulája kitágult és a mostani theologiának mind a három sacramentális kifejezését megtaláljuk abban, az Atyát a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. ö. Máté IX. 18., Márk IV. 23—25-el; Máté XII. 46, Márk III. 21, 31-el; Máté XVIII. 1, Márk II. 33—34-el; Máté XXI. 18—19, Márk XI. 12-14 és 20-al.

 $<sup>^2</sup>$  H. ö. Máté IX. 27-31, Márk VIII. 22-26-al; Máté IX. 32 -33., Márk VII. 32—37-el.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Máté V. 3. H. ö. Luk. (VI. 20), aki ebben a *logia* kezdetleges szövegéhez hű maradt. Az igazat megválva, a *ptóchos* csupán közepesen adja vissza az *ebion* szó árnyalatát, ez utóbbi vallási eszmét, jámbor, majdnem mysticus tekintetet tételez fel.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Máté V. 6. H. ö. Luk. VI. 21. Eiki Máté V. 22. szintén enyhítés, de későbbi s a másolóktól ered.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> H. ö. a Jézus kereszteléséről szóló egyszerű s mezetlen elbeszélését Márk I. 11—12, mely gazdagon hímezve jelenik meg Mátéban III. 15, s az ébionita evangyéliomban (Kpiph. haer XXX, 13).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Márk I. 12—13.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Máté XXVI. 50, 52.

<sup>8</sup> Máté XVI. 18; XVIII. 17. A többi evangyeliomok sohasem ejtetik ki Jézussal e szót: Ekklísia.

Fiút, a Szent-Leiket<sup>1</sup> A Szent-Háromságról szóló dogmának éltető magja ott van letéve tehát a szent lap egyik sorában s termékenynyé leszen. Jézusnak tulajdonított s a judeai háborúval s az idők végével kapcsolatos beszédek erőteljesebb és nem elmosódottabb és pontosabb alakban jelennek meg.<sup>2</sup> Látni fogjuk nemsokára, mint fejti ki egész szónoki képességét Lukács abban, hogy a világ végére, mely bekövetkezni nem akart, vonatkozó vakmerő állítások kellemetlen hatását gyöngítse.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Máté XXVIII. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> XXIV. 14. 29 (ertheós) 30; H. ö. Luk. XXL 9, 21.

#### TIZENEGYEDIK FEJEZET.

# Az evangyéliom szépségeinek titka.

Ami az új evangyéliomban mindenek fölött észlelhető, ez az óriási haladás irodalmi tekintetben. Általános hatása olyan, mint a tündérpalotának, mely ragyogó kövekből épült Az elmosódó kapocs az átmenetekben és a chronologicns összefűzések ezt az isteni compilatiót egy gyermek szájából folyó elbeszélésnek könnyed menetében mutatják be. «Azon órában», «Azon időben», «Azon napon», történt pedig, hogy és több más formula, melyek mind a pontosság köpenyébe burkoltan lépnek fel, és nem azok, mintegy álomképet lebegtetik az elbeszélést a menny és a föld között Az időbeli határozatlanság mellett, az evangyélmi elbeszélés a valóságot csak mintegy megérinti. Egy légies szellem, kit megilletünk, átölelünk, de aki sohasem érinti meg lábával az út kavicsát, beszél hozzánk, bájol el minket Sohasem kérdezzük magunktól: tudia-e azt, amit nekünk elbeszél. Ő nem kételkedik semmiben, és nem tud semmit Ugvanazon varázs ez, mint a nő érvelésében rejlő, mely mosolyt csal ajkainkra és megigéz. Ugyanaz ez az az irodalomban, ami a festészetben Corregionak egy gyermeke vagy a Raphael tizenhat éves szüzeinek egyike.

A nyelv hasontermészetű és tárgyára tökéletesen illik. A héber elbeszélésnek gyermekies és világos menete, a héber példabeszédeknek finom és kitűnő máza lett, valódi erőfeszítés révén, átpalántálva egy hellen dialektusba, mely grammatical formák tekintetében elég helyes ugyan, de a régi csiszolt mondatszerkezetet teljesen tönkre teszi. Megjegyezték, hogy az evangyéliomok a legelső munka, melyet közönséges görög nyelven megírtak. A régi görögösség tényleg a modern nyelvek analiticus értelmében módosultán jelenik meg bennök. A hellenista nem állhatja meg, hogy a nyelvet laposnak és erőtlennek ne találja; de mesterműve a népies irodalomnak s bizo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ugyanez áll a helyi meghatározásokról is. Én tais polesin autón. Máté XI. 1.

nyos értelemben a legrégibb népies könyv, melyet megírtak. E szervezetéből kizökkent nyelvnek másfelől megvan az az előnye, hogy varázsát a külömböző kiadásokban is megtartja ugyannyira, hogy eféle iratnál a fordítás majdnem annyit ér, mint az eredeti.

E formai naivitás ne kápráztasson el. Az igazság szavának a Keleti előtt nincs meg ugyanazon értelme, mint előttünk. A Keleti megkapó őszinteséggel s a szemtanú hangján beszél el dolgokat, melyeket nem látott s amelyekről mi bizonyosat sem tud. Az egyptomi kivonulásra vonatkozó képzeleti elbeszélések, melyeket az israelita családokban a Paska ünnep előestéjén lehet hallani, nem ámítanak el senkit és nem bájolják el azokat, akik hallgatják. A színi jelenetekhez, melyekkel az Ali családjából kikerült vértanukat ünnepük Perzsiában, minden évben csatolnak valami újat, hogy az áldozatokat érdekesebbekké és a gyilkosokat gyűlöletesebbekké tegyék. Egész szenvedéllyel csüngnek ez episodokon, pedig csupán a képzelet munkája valamennyi. A keleti agadának sajátsága: mélyen megindítani azokat, akik a legjobban tudják, hogy az egész csupán képzeleti. Az ő dicsősége, hogy egy oly mesterművei teremtett, mely elámítottá az egész világot és hogy a hiszékeny nyugat a műfaj törvényeit nem ismerve, tanubizonyiték által megerősített valóságnak vette elbeszélését oly tényeknek, melyeket szem sohasem láthatott

A log i a, a hadi th műfajnak sajátsága: nagyítani mindig. Mahomed halála után azon szavaknak sorozata, melyeket «a pádon ülő személyek» neki tulajdonítanak, megszámlálhatlanná növekedett Ugyanígy történt ez Jézusnál is. Az elragadó példázatokhoz, melyeket valóban elmondott és a melylyekkel messzire maga mögött hagyta el Buddhát is, más egyéb mondatokat csatoltak ugyanazon irályban, s ezeket azután az eredetiektől megkülömböztetni igen nehéz. A kor eszméit a leghívebben fejezte ki ama két bámulatraméltó parabola az Istennek országáról, ahol a keresztyénség ez arany korának összes ártatlan vetélkedései hagyták hátra nyomaikat. Nehány tagra sértőleg hatott alacsony minősége azoknak, akik az egyházba beléptek; Pál apostol egyházainak két szárnyra nyitott kapui botránynak tűntek fel előttük; válogatást, előzetes vizsgálatot, czensurát óhajtottak volna. A schammaiták is azt akarták, hogy a zsidó tanulmányhoz csakis művelt, szerény, jó családból való és gazdag embereket bocsássanak. 1 Az ez irányban felmerült nehézségekre a menyegzői lakodalmat szerző ember példázatával feleltek, aki, minthogy a lakadalomba hivatalosak el nem jöttek, arra a sántákat, a csavargókat, a koldusokat hívja meg,<sup>2</sup> — avagy a halászról szóló példázattal, aki

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aboth de-rabbi Nathan II. f. vége.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Máté XXII. 1—10; L,uk. XIV. 15-24.

halakat fogdos össze jókat, haszontalanokat, s azokat együtt válogatja ki. 1 A kiváló állás, melyet Pál, Jézusnak régi ellenei, az evangyéliumi munkára későnérkeztek, elfoglaltak, az első napoknak hívei között zúgolódást keltett Ez adhatott okot a példázatra az utolsó órában szegődött munkásokról, akiket ép úgy fizettek, mint azokat, akik egész napon át dolgoztak. — Jézusnak e mondása: «Vannak elsők, akik utolsók lesznek, és utolsók, akik elsők lesznek»,<sup>2</sup> szintén erre vezethető vissza. A szőllőnek ura a napnak külömböző óráiban kimegy, hogy szellőjéhez munkásokat gyűjtsön. Mindenkit felfogad, akit talál és este a legutoljára jött munkásokat, akik csupán egy órát dolgoztak, ép úgy fizeti, mint azokat, akik munkával töltötték el az egész napot.<sup>3</sup> A két keresztyén nemzedéknek harcza lép itt nyilván előtérbe. Midőn az áttértek szomorkodva mondogathatták egymásnak, hogy a helyek betöltvék s nekik csakis másodrangu hely jutott, e szép példázattal álltak elő, melyből az folyt, hogy nincs mit irigyelniök elődeiktől.

A konkolyról szóló parabola a maga módja szerint szintén az Isten országának ekevert alakzatát jelentette, melyben a Sátán maga is vethet el nehány magot A mustármag jövendőbeli nagyságát fejezte ki; a kovász ejjedő erejét; az elrejtett kincs, és a gyöngy, amely miatt mindenen túl adunk, az ő megbecsülhetlen értékét; a gyalom, a jövőben veszélvekkel elegvült sikerét «Az elsők lesznek az utolsók», «sokan vannak a meghívottak, kevesen a választottak,»<sup>4</sup> ily elveket szerettek hangoztatni egyre. A Jézusra való várakozás élénk és erőtől duzzadó hasonlatokat sugalmazott A tolvajnak, aki eljön, mikor nem is várják, a villámnak, mely rögtön meglátszik nyugaton, mihelyt fölcsillant keleten, a fügefának, melynek fiatal hajtásai a nyár beálltát jelzik, képeivel teltek meg a lelkek. Szájról-szájra adták egymásnak tova a bájos példázatot az eszes és őrült szüzekről,<sup>3</sup> a naivitásnak, a művészetnek, a szellemnek, a finom ízlésnek e mesterművét. Mindnyájan a vőlegényt várják; de, minthogy késik, mindnyájan elszunnyadnak. És íme, éjfélkor felharsan a kiáltás: «Imhol jön! Imhol jön!» Az eszes szüzek, akik olajat hoztak magokkal kis üvegekben, gyorsan meggyújtják lámpásaikat; de a kis meggondolatlanok zavartan maradnak cserben. A lakodalmas házban nem kapnak helyet

Nem akarjuk azt mondani, hogy e pompás darabok nem a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Máté XIII. 47—50.

Máté XIX. 30; XX. 16; Márk X. 31; Luk. XIII. 30. E példabeszéd kissé elütő értelemmel forgott közszájon a messianista zsidók között.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Máté XX. 1-16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Máté XX. 16; XXII. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Máté XXV. 1 s köv. .

Jézustól valók. A keresztvénség eredetének történetében a fő nehézség, megkülömböztetni az evangyéliomokban egyfelől azt, ami Jézustól ered, másfelől azt, melyet az ő szelleme sugalmazott csupán. Minthogy Jézus mit sem irt, az evangyéliomoknak szerkesztői pedig össze-vissza hagyták reánk az ő eredeti beszédeit és azokat, melyeket neki tulajdonítottak, nincs oly eléggé finom kritika, mely ily esetben biztos ízléssel haladhatna előre. Jézusnak élete és az evangyéliomok szerkesztésének története két oly tárgy, melyek oly mértékben hatják át egymást, hogy az elválasztó határokat közöttük nyitva kell hagynunk, még ha másnak ellentmondani is látszanak. A valóságban ez ellenmondás alig jár következménynyel. Az evangyéliomnak valódi terem tője Jézus, Jézus alkotott meg mindent, még azt is, amit úgy tulajdonítanak neki; az ő legendája és ő maga elválaszthatlanok. Annyira azonosult eszméjével, hogy eszméje lett saját magának, absorbeálta őt, élettörténetét olyanná gyúrta át, a milyennek kellett lennie. Ugyanaz fordult elő nála, amit a theologusok «a szólásnemek communicatiójának» neveznek. Ugyanazon benső érintkezés forog fenn e történet első és utolsó előtti könyve között Ha ez hiba, úgy ez a tárgy természetéből folyó hiba, s mi azt hittük, hogy az igazságnak hódolunk, ha azt kikerülni nem igen igyekeztünk. Ami, minden körülmények között, megragad, ez az elbeszéléseknek eredeti physionomiája. Bármely időpontra essék is megjelenésük, valódi galileai virágok azok, melyek a legelső napokban nyíltak ki az isteni ábrándozó balzsamos léptei alatt.

A mi evangyéliomunkban olvasható¹ apostoli utasítások bizonyos tekintetben a Pál mintájára formált eszményi apostoltól származhatnak. A nagy evangyéliomi utazó élete mély nyomokat hagyott hátra. Többen az apostolok közül már vértanuságot szenvedtek azért, hogy Jézusnak tanait vitték el a népek közé.² A keresztyén hitterjesztő az ő képzeletük világában királyok előtt, a legmagasabb méltóságok előtt jelenik meg és hirdeti Krisztust³ Ez apostoli ékesszólásnak a legelső elve a beszédre való el nem készülés. A Szent-Lélek fogja majd annak idején sugalmazni a missionáriust abban, a mit mondania kell. Útjára nem visz magával csomagot, pénzt, még pénzes zacskót sem, nincs váltani való öltözete, még botja sincs.⁴ A munkás megkeresi az ő mindennapi kenyerét Ha az apostoli követ valamely házba lép, minden feszély nélkül ott maradhat, eszik és iszik mindenből, a mit neki nyújtanak anélkül, hogy viszonzásul egyebet adni lenne köteles, mint üdvözlést és köszöntést. Ez egészen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Máté X. S—42; és IX. 37—38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Máté XXII. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. ö. római Kelemen levelét 5 fej.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jegyezd meg a Márk VI. 8-nak túlzását MátéX. 10-ben, Luk. IX. 3-ban.

a Pál elve;¹ de ő ez elvet csupán azokkal szemben alkalmazta, akikről teljesen biztos volt, mint például a Philippibeli asszonyokkal szemben. Miként Pálnak, az apostoli utazónak veszélyekkel kell megküzdenie az úton, de isteni kéz őrködik fölötte; kígyókkal játszik, a méreg nem hat reá.² Jutalma a világnak gyűlölete, az üldözés leszen .... A hagyományos szólam mindig túlozva adja vissza a kezdetleges vonást Ez némileg mnémotechnikai szükségesség, mert az emlékezet jobban tartja meg az erősen kiélesitett és hyperbolicus szavakat, mint a kimért nézeteket. Jézus sokkal mélyebb ismerője volt a lelkeknek, hogy sem ne tudta volna, miként azokat megnyerni és a járom alatt tartani legjobban szigorral és követelménnyel lehet Mi mindamellett nem hisszük, hogy valaha elment volna azon túlzásokig, melyeket neki tulajdonítanak³ s a komor tűz, mely az apostoli utasításokat lelkesíti, a Pál lázas hevületeinek visszfényeként tűnik fel előttünk.

A Máté nevét viselő evangyéliom szerzője nem foglal el határozott álláspontot az egyházat ketté osztó nagy kérdésekben. Ó se nem kizárólagos zsidó Jakab szerint, sem laza zsidó a Pál módjára.<sup>4</sup> Érzi annak szükségét, hogy az egyházat Péterhez fűzze és az utóbbinak előjogai mellett tör lándzsát.<sup>5</sup> Másfelől a rosszakaratnak bizonyos árnyalatai halják át sorait a Jézus családja és az első keresztyén nemzedék dölyfe ellen.így a feltámadt Jézus megjelenéseiről szóló elbeszélésben<sup>7</sup> nem szerepelteti Jakabot, kit Pálnak tanítványai nyílt ellenségnek tartottak. Az ellentétes tanok nála egyaránt elfogadható érvekre találhattak. Olykor ugyanazon szellemben beszél a hitről, mint Pál." A szerző átveszi a hagyományból a mondásokat, a parábolákat, a csodákat, a döntvényeket ellentétes értelemben is, csak épületesek legyenek, anélkül, hogy azokat összeegyeztetné. Itt Israel evangyéliomositásáról van szó,<sup>9</sup> ott a világéról.<sup>10</sup> A Kanaáu nemzetiségű asz-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Pál apostol p. 148, 220, 448; Az Antikrisztus p. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Márk XVI. 13. toldását. E két vonás mintha Pálnak maltai kalandjára és Barsabbas Józsefnek, Fülöp leányai által Papiásnak elbeszélt csodájára utalnának. Eus. H. E. III. XXXIX. 9. Luk. IX. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. Jézus élete p. 320. .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A szorosan törvényes zsidó nézetre nézve 1.: V. 17—20; VII. 6; X. S—6; XXIV. 20; Pál apostol nézetére vallanak: III. 9; VIII. 10—12; IX. 13, 16—17; XI. 13; XII. 1—13; XV. 11, 16—20, 24; XIX. 8; XX. 1—16; XXL 43; XXII. 37—40, 43; XXIII. 23; XXIV. 14; XXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Máté XVI. 18-19.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> H. ö. I. Cor. XV. 7. és fent

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Máté VIII. 10, 13; IX. 2, 22; XV. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Máté X. 5, 6, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Máté XXIII. 38; XXVIII. 19.

szony története<sup>1</sup>, aki eleinte kemény szavakkal találkozik, maid meghallgatást nyer s mely történet eleje azon czélból íratott, hogy kimutassa, miként Jézus egyedül Izrael házához nyert küldetést, egy pogánynő lángoló hitével végződik.<sup>2</sup> A kapharnaumi<sup>3</sup> százados kiváló kegyelemmel és jóindulattal találkozik. A nemzet törvényes fejei ellentétesebben gondolkoztak a Messiásról, mint a pogányok, p. o. a mágusok, Pilátus s az utóbbinak a neje. A zsidó nép önmaga mondja ki saját fejére az átkot<sup>4</sup> Az Isten oszágának lakodalmas pompájában nem vesz részt, pedig az számára készül; az átmentéről összeszedett emberek (a pogányok) ülnek helyére.<sup>5</sup> E formula «Megmondatott a régieknek . . . , én pedig ezt mondom egyre ott lebeg Jézusnak ajkain.<sup>6</sup> Azon kör, melyhez a szerző fordul, az áttért zsidóknak a köre. Az át nem tért zsidók ellen iránvuló polémia sokat foglalkoztatja őt A prófétai szövegekből<sup>7</sup> vett idézetek, valamint bizonyos körülményeknek felhordozása, a támadás jellegét hordják magukon, melyet a hívek az orthodox többség részéről szenvedtek, de különösen azon fő ellenvetésben gyökeredznek, hogy a nemzet hivatalos képviselői a Jézus messiási küldetésében hinni nem akartak.

Szent Máténak evangyélioma, mint majdnem minden keresett termék, némileg kettős öntudatnak a műve. A szerző egyszerre zsidó is és keresztyén is; az ő új hite nem ölte meg a régit és semmit sem vont le költészetéből. Két dolgot szeret egy időben. A néző élvezettel szemléli a vihar nélküli harczot Elragadó helyzet ez, mely még megállapodásra miben sem jutott! Kitűnő művészeti átmenet, nagyszerű pillanat, melynél a lelkiismeret ama harczmező, ahol az ellentétes pártok bírókra kelnek, anélkül, hogy ő maga megingana! Habár az állítólagos Máté harmadik személyben, mint idegenekről beszél a zsidókról, az ő szelleme, apologetikája, messianismusa, exegesise, jámborsága tetőtől talpig zsidó. Jerusalem előtte a szent város», «a szent hely». A missiók az ő szemében a Tizenkettőnek öröksége; nem veszi közéjök társul Pál apostolt és az utóbbit bizonyára nem ruházza fel különös küldetéssel, bár az apostoli utasitá-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Máté XV. 21. 28. .

 $<sup>^2</sup>$  Máté XV. 24—28; Márk. VII. 27. itt nem oly érdes, mint Máté XV. 24. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Máté VIII. 5-10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Máté XXVII. 24, 25. '

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Máté XXII. 1—10.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Máté V. 21, 27, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hina pltoóthé, kedvelt formulája.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Máté XXVIII. 15. Ez a negyedik evangyéliom rendszere.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Máté IV. 5; XXIV. 15; XXVII. 53.

sok, aminőknek ő írja, nem egy vonást tartalmaznak a pogányok apostolának életéből. Fariseusok iránt táplált ellenszenve nem akadályozza őt abban, hogy a judaismus előtt meg ne hajoljon. A keresztyénség nála még olyan, mint a nyíló virág, mely még a fakadó bimbónak szirmait hordja magán.

És ebben feküdt egyik ereje. A kiegyeztető műveknek legkiválóbb ügyessége már, hogy egyben tagadnak és állítanak, hogy az őskor bölcsének Am a tanguam os úr u s elvét gyakorolják. Pál elnyomja teljesen a judaismust, sőt magát az egész vallást, hogy helyekbe a Jézust tegye. Az evangyéliomok haboznak és egy jóval finomabb félárnyékban maradnak vissza. Helyettesiti-e váljon a Törvényt? Igen és nem. Jézus lerontja és betölti azt A szombatot eltörli és megtartja. A zsidó szertartásokat végzi s betartásukat nem kívánja. Minden vallásujjitásnak e szabályt kell tartania szem előtt Az embereket nem mentjük fel egy lehetetlenné vált teher viselése alól, csupán úgy, hogy azt saját vállainkra helyezzük át minden fentartás és enyhítés nélkül. Az ellenmondás ott van mindenütt A Talmud midőn egyazon vonalon egymást teljesen kizárt nézeteket idéz, e formulával végzi És mind e nézetek az életnek beszéde.» A Kanaáni asszonyról szóló történet hű képe a keresztyénségnek e perczben. Az asszony könyörög. »Én az Israel házának elveszett juhaihoz iöttem csupán» — feleli neki Jézus. Az asszony felé lép és térdre borul előtte: «Nem helyes elvenni a kenyeret a fiáktól s a kutyáknak vetni oda». – Úgy vagyon Uram; de a kölykök megeszik a morzsalékokat, melyek uroknak asztaláról lehullanak. — Ó asszony» nagy a te hited; legyen meg a te kívánságod szerint.» Az áttért pogány diadalmaskodik alázatossága s azon feltétel révén, hogy eltűri rideg fogadtatását egy aristocratiának, mely hízelgést, udvarlást vár mindenkitől.

Ilyen lelki állapot, megvallva az igazat, nem adott helyet csupán egyetlen gyűlöletnek, a fariseus, a hivatalos zsidó iránti gyűlöletnek. A fariseus, vagy helyesebben mondva a hypocrita (mert e szó helytelen értelmet nyert, mint nálunk a «jezsuita» czimmel illetünk számtalan embert, aki nem is tagja a Loyola által alapított társaságnak) fővétkes számba ment, aki mindenben ellenáll Jézusnak. Ami evangyéliumunk egyetlen-egy, éllel teli támadásba csoportosítja minama beszédeket, melyeket több alkalommal mondott el a fariseusok ellen Jékus.<sup>2</sup> A szerző e darabot bizonyára valamely megelőző gyűjteményből vette, mely a közönséges kerettől elütött. Jézus úgy van oda állítva, mint aki számtalanszor megfordult Jerusalemben; a fa-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Máté XV. 21—28. V. Márk VII. 24—30. nem oly éles.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Máté XXIII. R. egészen.

riseusokra váró büntetés megvan jósolva oly modorban, mely a judeai felkelés előtti időre vezet vissza bennünket.<sup>1</sup>

Mindebből egy oly evangyéliom állott elő, mely szépség tekintetében végtelenül messze hagyja el maga mögött a Márkét, de a melynek történeti becse sokkal kisebb. A Jézus életére vonatkozó eredeti okmány, ami a tényeket illeti, mindenkor Márk. Az ál Máté által a Márkéhoz csatolt elbeszélések pusztán legendák; a Márk elbeszéléseihez fűzött módosítások egyenesen arra szolgálnak, hogy bizonyos akadályokat takarjanak el. A Márkuson kívül más forrásból merített elemeknek hasonulását a legdurvábban viszi keresztül a szerző; a megemésztés, ha szabad e kifejezést használnom, még nem ment végbe; a darabok megtartották egész alakjokat sértetlenül s reájok lehet ismerni. E tekintetben Lukács már jóval tökéletesebb munkát fog végezni. Máté művének a legfőbb becsét azomban Jézusnak beszédei képezik, melyeket kiváló hűséggel őrizett meg s valószínűleg azon rendben, amint azokat elein megírták.

És ez a legpontosabb élettörténettel is felért, úgy hogy Máté evangyélioma a keresztvénségnek legfontosabb könyve, a legfontosabb könyv, melyet valaha megírtak. Az új Bibliában nem ok nélkül jutott az a legelső helyre.<sup>2</sup> Valamely nagy embernek biographiája egy része művének. Szent Lajos az emberiség öntudatában nem állana azon a helyen, melyet elfoglal, Join vilié nélkül. Spinozának Colerus által megírt élete a legszebb műve Spinozának. Epictet majdnem mindent Arriennek köszönhet, Sokrartes Plátónak és Xenophonnak. Jézust magát részben az evangvéliom alkotta meg. Ez értelemben az evangvéliomoknak kiadása, Jézusnak személyes működése után, a legfőbb ténye a keresztyénség eredetéről szóló történetnek s hozzá teszem az emberiség történetének. A világ napi olvasmánya oly könyv, ahol a pap mindig hátrányban van, ahol a világi emberek mind Tartüffok, ahol a laikus méltóságok mint bűnösök szerepelnek, ahol a gazdagokat mind elitélik. E könyvet, mely a legforradalmibb és a legveszélvesebb, aminő könyv csak lehet, a katholikus egyház okosan mellőzte, de mégsem tudta keresztül vinni, hogy meg ne hozza gyümölcseit. Rosszakaratú szelleműkkel a papság iránt, gúnyolódó hangjukkal az üres szigor iránt, elnéző fellépésükkel a hanyag, de jó szivű ember iránt, az evangyéliomok állandó rémképe a hypocritának. Az evangyéliumi ember ellensége volt a pedáns theologiának, a hierarchikus gőgnek, az egyházi szellemnek, aminőnek azt a századok megalkották. A közép kor máglyára küldte őt. Szent Máté huszonharmadik részének hatalmas tá-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Az egész beszéd, főleg a 2, 3, 5, 15, 16, 18, 21, 23, 27, 29, 34. versek azt tételezik fel, mintha a nemzet szervezete még érintetlen lenne.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Iren. III. 1, 1.

madása a fariseusok ellen még napjainkban is véres satira azok ellen, akik a Jézus nevével takaródznak s akiket Jézus, ha újra megjelennék, korbácscsal kergetne ki a világból.

A sz. Máté nevét viselő evangvéliomot hol írták? Minden arra mutat, hogy megírása Syriában történt oly zsidó kör számára, mely csupán görögül tudott, de volt némi fogalma a héberről. A szerző a héberül megírt eredeti evangyéliomokat használja fel; már pedig nem bizonyos, hogy az evangyélmi szövegek héber eredetijei Syriából kerültek volna ki. Öt vagy hat esetben kicsiny, Jézns által használt arameai phrásisokat találunk Márkusnál; ál Máté valamennyit mellőzi, egyetlenegynek kivételével. Ami evangyéliomnnknak sajátos hagyományai galileai eredetűek. Szerinte Jézns megjelenései mind Galileában játszódtak le.<sup>2</sup> Legelső olvasóinak, ngy látszik syriaiaknak kellett lenniök. Nála a szokásoknak kimagyarázatára és ama topographicns jegyzetekre, melyeket Márk felmutat, nem találunk. Viszont oly vonásokra bukkanunk művében, melyek Róma teljes mellőzésével a keletre nézve jelentősek.<sup>3</sup> Feltehető tehát, hogy evangyéliomnnk akkor jelent meg, midőn Márkusnak Rómában megírt evangyélioma megérkezett a keletre. Egy görög evangyéliomot értékes dolognak tarthattak; de a Márkuséban található hézagok mindenkit meglephettek; azt tehát kiegészítették. Az evangyéliom, mely a toldások után létre jött, csak hosszabb idő ninlva érkezhetett viszsza Rómába. Innen van az, hogy Lukács 95 körül nem ismerte azt e városban.

Innen magyarázható meg az is, hogy az új irat értékének emelése érdekében és hogy a Márk nevével egy még magasabb nevet állítsanak szembe, a kérdéses szöveg szerzőjeként Máté apostolt nevezték meg. Máté zsidó — keresztj én apostol volt, aki a Jakabéhoz hasonló askéta életet élt, húst nem evett, csupán főzelékkel és fagjökerekkel élt. Mint volt pnblicanusról, aki megszokta az írást, gondolhatták talán, hogy inkább, mint bárki más, gondolt arra, hogy megörökítse a tényeket, melyeknek, mint vélték, szemtanúja volt. Bizonyos, hogy nem Máté írta a művet, mely nevét viseli. Az apostol már régen meghalt, midőn az evangyéliomot megírták és különben is a mű határozottan visszautasít eféle szerzőt Könyv sohasem

 $<sup>^1</sup>$  Máté I. 23; XV. 5. (h. ö. Márk VII. It); XVII. 46. Sóséin apó tón amartión. (Máté 1, 21) a legkevésbbé héber.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Máté XVIII. 16. és köv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. ö. Máté III. 5. és Márk I. 5; Máté IV. 25. és Márk III. 7—8; Máté XIX. 1. és Márk X. 1. Lásd a palestinai vonást a Haceldatna felől XXVII. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Alex. Kelem. Paedag. II. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> H. ö. főleg Máté IX. 9; X. 3; Márk II. 14; III. 18. Luk. V. 27; VI. 15; *Csel.* I. 13. Az első evangyéliom kiadója a Máté nevét Levinek, Alpheus

volt még oly kevéssé szemtanú. Ha ez evangyéliomnak a szerzője egy apostol vala, miként találhatnánk akkor abban oly hiányos vázlatot a Jézus nyilvános életéből? Lehet, a héber evangyéliom, amelylyel a szerző kiegészítette Márkot, viselte a Máté nevét.¹ Lehet a logia gyűjtemény élén állott e név. Minthogy az új evangyéliom jellemző vonását épen e logia képezték, e 1 o g i á k mellett kezeskedő apostoli nevet tarthatták meg talán azon munka szerzőjének a megjelölésére, mely munka értékét e toldások képezték.<sup>8</sup> Mindez kétséges. Lapids'¹ tényleg a Máté művének gondolta; de ötven vagy hatvan esztendő után már nem rendelkezett oly eszközökkel, melyek mellett e bonyolult kérdést megfejthette volna.

Annyi mindenesetre bizonyos, hogy a Máténak tulajdonított mű nem bírt azzal a tekintélylyel, melyet nála neve után feltételezni lehetett volna s hogy azt nem tekintették véglegesnek. Számtalan hasonló kísérlet merült fel, melyek nem maradtak reánk.<sup>4</sup> Egy apostoli név sem volt elégséges arra, hogy ajánló levélként szolgáljon e nemben.<sup>5</sup> Lukács, aki nem volt apostol és akit nemsokára abban fogunk látni serénykedni, hogy oly evangyéliomot iijon meg, amelyik a többit mind egybefoglalja és fölöslegessé tegye, a Máté nevét viselő evangyéliomnak létezéséről minden valószínűség szerint, mit sem tudott.

fiának nevével cserélte fel, (L. *Jézus élete* p. 166, 167. jegyzet) tehát a szerző nem volt Máté apostol. Az ebionita evangyéliom (Epiph. XXX. 13) elfogadta, hogy az első evangyéliomnak mostani szövege Máténak a műve volt, csakhogy ez már njabb tekintély s értéknélküli. L. fent.

- <sup>1</sup> L. fent.
- <sup>2</sup> E szó Kata ilyesmire mutatna. De az csupán a kezességre mutat, mely alá a könyvet helyezték. E czimek Kata toiis dódeka Apostolod\*, hath Hebraiods, kat'Aigypt'ious, bizonyítanak e mellett.
- <sup>3</sup> Eusebnél H. E. III. XXXIX. 16. Kimutattuk fent, hogy a mi szövegünk az, melyről Papias beszél.
- <sup>4</sup> Pallói Lukács I. 1—2. Máté nincs e pallói között (lásd alább p. 257 s köv.) Márk igen. Lukács határozottan megkülömbözteti az evangyélrai kiadókat, a kiknek egyike sem volt apostol, az autoptai és hypéretai toil logoddal, a kiktől a polloi vették a paradosis-l.

A Barnabásról nevezett levélnek szerzője (4. R. 7. stb.), mely irat úgylátszik 97. körül kelt, főleg a Máté evangyéliomát idézi. Mindamellett Jézusnak szavaival közelebb áll Lukácshoz, mint Mátéhoz (19 R.) Az ő feltámadása és menybemenetele (15. R) a harmadik evangyéliommal egyezik meg. Van egy pár Jézusi szava, mely az ő sajátja (6. R.) A II. Petri szerzője (1, 21.) szintén Mátét használja.'

### TIZENKETTEDIK FEJEZET.

## A Flavius család keresztyénei. Flavius Josephus.

A caesarismus fölött lebegő végzetes törvény beteljesedett A törvényes király a korral egyre javul a trónon, a Caesár pedig iól kezdi és rosszul végzi. Domitiannál minden év a gonosz szenvedélyek haladását jelentette. Kárhozatos gonoszság lakozott mindig az egész emberben; az atyja és bátyja iránt tanúsított hálátlanságban volt valami iszonyatos; mindamellett uralkodásának kezdete nem vallott rósz uralkodóra. 1 A komor féltékenység, melyet minden érdemmel szemben érzett, a kitanult ravaszság, a sötét álnokság, mely vérében volt, csak fokozatosan fejlődött ki benne. Tiberius igen kegyetlen ember, de bizonvos bölcsészeti dühhel teli az emberiség ellen, aminek megvolt a maga nagyszerűsége s ami nem akadályozta meg őt abban. hogy bizonyos tekintetben korának legintelligensebb embere legyen. Caligula komor bohócz, grotesk és rettenetes egyaránt, de mulattató s kevésbbé veszedelmes azokra nézve, akik nem tartoztak környezetéhez. A sátáni irónia megtestesülésének azon uralma alatt, mely Nérónak nevezte magát, bizonyos megdöbbenés tartotta a világ lelkét bizonytalanságban; öntudatával bírtak annak, hogy még eddig elő nem fordult válság előtt, a jónak és a rossznak döntő harcza előtt állanak. Halála után mindenki fellélegzett; a rósz bilincsre veretett, a századnak romlottsága mintha megenyhült volna. Elgondolhatjuk immár azt a rémületet, mely minden tiszteletre méltó lelket megszállott, midőn a Fenevad újra feltűnt,<sup>2</sup> midőn reájöttek, hogy a birodalom minden jó emberének feláldozása azzal végződött, hogy a világot egy oly fejedelemnek szolgáltatta ki, aki jobban rászolgált az undorra, mint ama szörnyek, akiket a múltnak emlékei közé száműzve gondoltak.

Domitián valószínűleg a leggonoszabb ember, aki valaha csak létezett<sup>3</sup> Commodus gyűlöletesebb, mert egy bámulatra méltó atyá-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sueton Dóm. 3, 8, 9; Dio Cass. Entróp és Aurelius Victor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Subnero, portio Neronis, Nero calrus. Tertull. Apoll. 5; Juvenál IV. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sueton *Dorn.*; Dio Cass. LXVII. Tacit. *Agricola* 45 stb.; ifj. Plinius *TraJ. Panég.*, Philostrates *Apollonius élete* VII. és VIII.

nak a fia, de Commodus némileg ostoba ficzkó. Domitián értelmes, öntudatosan gonosz. Nálla az őrültség nem vesztett erejéből, az ő feje tökéletesen józan, hideg és tiszta. Komoly és logikus politikus. Képzelőtehetséggel nem bírt és ha életének egy korszakában az irodalommal is foglalkozott, s elég jó verseket csinált, ezt tisztán negélvezésből tévé, hogy úgy tűnjék fel, mintha egyéb mi sem érdekelné, 1 de csakhamar felhagyott s nem gondolt többé vele.<sup>2</sup> Nem szerette a művészeteket; a zene nem volt reá hatással; melancholikus véralkata egyedül a magányban talált örömet. Órákon keresztül látták őt fel s alá járni egyedül; ilyenkor biztosra vették már, hogy' valami gonoszát eszelt ki. Kegyetlen a túlzásig; majdnem mindig mosolygott, mielőtt tőre lesújtott. Az alacsony származás érzett ki minden tettéből. Az Augustus családjához tartozó, dicsőséget szomjazó s arra irigy caesárok gonoszak, gyakran képtelenek, ritkán közönségesek. Domitián nyárs polgárias a bűnben, hasznot húz belőle. Nem lévén gazdag, mindenből pénzt csinál, az adót a véksőkig fokozza.<sup>4</sup> Sötét arcza sohasem ismerte Caligulának őrült mosolyát Néró, ez az irodalmi zsarnok, aki mindig azzal foglalkozott, hogy megszerettesse és bámultassa magát a világgal, ismerte a vidám tréfát s ő maga is élt vele s az sohasem fajult bohózatossá, nevetségessé sohasem vált, minden ize tragicus volt<sup>5</sup> Erkölcsei nem jobbak, mint az Agrippina fiának erkölcsei: de a becstelenséget zárkózó egoismussal kapcsolta össze, a kegyetlenségnek bizonyos hypocrita negélyezésével, a szigorú censor modorával (sanctistimus censor)<sup>6</sup> aki egyre keres arra, hogy ártatlanokat veszejtsen el.<sup>7</sup> A rideg erénynek abban a hangjában, melyet hízelgői, Martiál, Stácius, Quintilián vesznek fel, midőn új életre óhajtják kelteni «az istennek megváltója s az erkölcsök újjá alapítója8 czimet, melyre ő legtöbbet adott, van valami kínos. Hiúsága nem ment annyira, mint a Néróé, akivel az annyi siralmas meggondolatlanságot követtetett el és sokkal naivabb is volt. Diadalaiban, állítólagos győzelmeiben, hazug hízelgéssel telt emlékeiben, összpontosított consulatusságában van valami undorító, valami, ami a Néró tizennyolcz koszorújánál és periodicus ünnepi felvonulásainál jóval bosszantóbb.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tacit. *Hist.* IV. 86; Sueton *Dorn.* 2. Plin. *Hitt. not.* praef. Quintilián IV. praef. X. 1. 6; Valerius Flaccus 1, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sueton, Dom. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Philostr. A poll. VII. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sueton, Dom. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Philostr. *Apoll. élete* VII. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Quintill. *Inst.* IV. praef. Martial VI. 2, 4, 7; VIII. 80; IX. 7, 104; Stacius *Silses.* III., IV. 74; IV., III. 213; Suet. *Dom.* 7. A *censor* czimet ott találjuk a legtöbb Domitian-féle feliratokon és czimeken.(Orelli 766, 768. sz.; Cohen I.387s köv.)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Dio Cass. LXVII. 8.

Az eddig átélt többi zsarnokságok sokkal kisebb észszerűséggel léptek fel. Emez rendszeres, óvatos s szervezett volt A zsarnok saját személyében játszotta a rendőrfőnök és az intézkedő bíró szerepét. Bírói rémuralom volt az egész. A forradalmi törvényszéknek nevetséges törvényszerűségével jártak el. Flavins Sabinust, a császár unokatestvérét, a vérpadra küldték a kikiáltónak egy 1 a p s n s a consul helyett imperatornak kiáltotta ki őt; görög elbeszélőt bizonyos, homályosnak talált előadásai miatt, a másolókat mind keresztre feszítették. Egy előkelő rómait halálra ítéltek, mert Titus Livius beszédeit szerette elmondani, mert földrajzi térképeket találtak nála és mert két rabszolgáját Magonak és Hannibálnak nevezte el; egy kiváló katonát, Sallustius Lucullust az veszejtette el, hogy megengedte, mikép a lándzsáknak új alakját, melyet ő talált fel, ő róla nevezzék el. A feladók működése soha sem ment oly messzire, mint ezúttal. Az agents provocateurs kémek behatoltak mindenüvé. A császárnak az astrologiába vetett esztelen hite csak növelte a veszélyt. Caligulának és Nérónak bérenczei elvetemült keletiek valának, a római társadalmon kivül állók, akiket a vagyon teljesen kielégített. Domitián sápadt és komor Fouquier Tinville-féle feladóinak keze biztosan súitott. A császár egy húron pendült a vádlókkal és a hamis tanukat egyenesen kitanitotta; ő maga is segédkezett a kinzatásoknál, öröme telt a kíntól halovány arczokban és a kegyelemért kiáltó nyöszörgéseket számolni látszott. Néró megkímélte magát a borzalmas dolgok nézésétől, melyeket ő rendelt el. Emez mindent akart látni. A kegyetlenségnek határtalan kieszeléseivel rendelkezett. Annyira eltudta rejteni gondolatait, hogy egyaránt sértette, ha hízelegtek s ha nem hízelegtek neki, bizalmatlansága, féltékenysége nem ismert határt. Minden becsült emberben, minden nemes emberben vetélytársat látott.<sup>2</sup> Néró legalább énekeseket kívánt, de nem tekintett minden államférfit, minden kiváló katonát szükségszerüleg ellenségnek.

Ijesztő csend honolt mindenfelé. A senatus élete komor megdöbbenésben telt el. A helyzetet irtóztatóvá tette az, hogy abból semmi kivezető utat sem ismertek. A császár harminczhat éves volt. A gonoszság lobogó lángja, melyet eddig láttak, rövid életű volt; érezték, hogy oly válságokat élnek át, melyek hosszútartamúak nem lehetnek. Ezúttal nem forgott fel indok arra, mely a helyzet közeli végébe vetett hitet kelthette volna fel. A hadsereg elégedett, a nép közönyös volt³ Domitián, igaz, sohasem volt oly népszerű, mint Néró és 88-ban egy csaló, aki a népet gyönyörű játékokkal szóra-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sueton Dóm. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tacit. Agric. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sueton Doni. 23.

koztató mesterül lépett fel, közeli kilátásokkal vigasztalhatta magát arra nézve, hogy Domitiánt le fogja taszítani a trónról.¹ A veszteség a múlthoz képest külömben nem volt nagy. A játékok még szőrnyűebbek voltak, mint azelőtt. A Titus által felavatott Flaviusi amphiteatrum (a Colosseum) a nép szórakoztatására irányuló nemtelen művészetben valóságos haladásokat látott² Ez oldalról tehát mi sem veszett kárba.³ Csakis Tiberius emlékiratait olvasta.⁴ Megvetőleg beszélt Vespasiánnak családias közlékenységéről; gyerekes megjegyzéseket tett bátyjának, Titusnak jóságáról s azon képzelméről, hogy az emberiséget igazgatni vélte az által, ha megszeretteti magát. Felfogása szerint jobban ismerte, mint bárki más, az alkotmány nélküli hatalomnak követelményeit, mely magát védelmezni és megalkotni naponként kénytelen.

Erezték, hogy e borzalmaknak politikai oka volt, s hogy azok nem egy dühöngőnek a szeszélyei. Az új suverenitásnak ocsmány képe, amint azt a kor szükségszerüleg gyanakodónak, s mindentől rettegőnek megalkotta, s a Medusa fő, mely a rémülettől megfagyaszt, tükröződött vissza e gyűlöletes, vértől befecskendezett álarczról, melylyel ez az eszes, vérszomjas ember az arczát minden szégyen éllen vértezni vélte.<sup>5</sup>

Dühöngéseit főleg saját háza érezte meg.<sup>3</sup> Majdnem összes unokatestvérei és öcscsei gonoszul vesztek el. Minden, mi Titusra emlékeztette, felbőszítette őt. Ez az egyszerű család, mely nem bírt előítéletekkel, aristokrata hidegvérrel, a római főnemesség kiábrándulásával, rendkívüli ellentéteket mutatott fel. Borzalmas tragoediák játszódtak le körében. Milyen sors jutott például Titus leányának, Julia Sabinának, aki bűnről bűnre hurczoltatva, végre mint egy ponyvairodalmi regény hősnője hal meg az elvetélés fájdalmai között!<sup>7</sup> Ennyi romlottság rendkívüli reactiókat szült. Titus természetének érzelgős és gyöngéd vonásait újra feltaláljuk a család nehány tagjánál, főleg Vespasián testvérének, Flavius Sabinusnak ágában. Flavius Sabinos, aki hosszú ideig Róma prefectusa volt s 64-ben is e tisztet viselte,<sup>s</sup> már ismerhette a keresztyéneket; szelíd, humánus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. *Antikrisztus* p. 319.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dio Cass. LXVI. 25; LXVII. 8; Suet Dóm. 4. 1. Martial VI. 4; Stac. Silves. IV., IX. és a De spectaculis czimű könyvet, kicsiny darabok gyűjteményét különböző szerzőktől, élükön Martiallal. L. Mém. de PAcad. dei inseript. sav. átr. t. VIII. 2. rész p. 144, 153—155.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Juv. IV. 153—1 54, Domitián utolsó hőnapjaira vonatkozik.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sueton Dóm. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Tacit. Agric. 45; Philostr. Ápolt. VII. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Plinius *Pandgyr.* 48, <>8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sueton Dóm. 22; Dio Cass. LXVII. 3; Plin. Levelek IV. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Borghesi Művei III. h. p. 3'2 és köv. -

ember volt, akinek már szemére vetették azt az alacsony «lelkületet,»¹ mely fiának vesztét okozta. A római vadság mellett efféle szó egyértelmű a humanitással. A nagyszámú zsidók, akik a flaviusi családdal bensőbb összeköttetésbe léptek, főleg erről az oldalról találhattak már előkészített és figyelmes hallgatókra.²

Kétségtelen, hogy a keresztyén vagy zsidó-keresztyén eszmék utat törtek magoknak a császári családig, különösen e család oldalágáig. Flavius Clemens, Flavius Sabinusnak a fia, s következéskép első unokatestvére Domitiánnak, nőül vette saját unokanővérét Flavia Domitillát, egy másik Flavia Domitillának, a Vespasián leányának leányát, aki atyjának trónra jutása előtt halt meg. Előttünk ismeretlen módokon, de amelyek valószínűleg a Flavia családnak a zsidókkal való összeköttetéseivel állottak kapcsolatban, Clemens és Domitilla felvették a zsidó szokásokat, melyek a keresztyénségtől csakis a Jézus szerepéhez fűzött jelentőség tekintetében külömböztek. A proselyták e judaismusát, mely a noachita szabályokra szorítkozott, hirdette bizonyára a Flavia család cliense, Josephus. Ugyanaz volt ez, amit az összes apostoloknak Jerusalemben történt közös

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Haudquaquam, erecto anitno ... mitem virum,... in fine vitae suae segnem». Tacit. Hist. III. 65, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Igaz, hogy Josephus nem beszél Clemensről. Ennek oka kétségkívül a Domitian vad féltékenységében keresendő. Quintiliánnál (IV<sup>7</sup>. praef.) e kifejezés sorosis suae nepotes jelezni látszik a félelmet, nehogy Domitian féltékenysége — Clemens és Domitilla megnevezése által — felkeltessék.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Három Flavia Domitillát ismerünk egész bizonyosan: 1. Vespasián nejét, 2. leányát, 3. unokáját, a Clemens nejét. Az a Flavia Domitilla, aki Orelli 776. számú feliratában, mint főszemély szerepel (Gruter 245, 5) a Clemens neje lenne (de Rossi Bull. 1865. p. 21, 22, 23. Journ. des tar. 1870. január p. 24; Corpus laser, latin. VI. k. (még kiadatlan) 948 sz. A helyreállítás nehézsége a filia és a neptis szavak bizonytalan elhelyezéséből ered.) Egy, a Clemens nejétől különböző s a legenda szerint szűz Flavia Domitilla nem létezett a valóságban; ez tisztán kettős alakja Flavia Domitillának, Vespasián unokájának és Flavius Clemens nejének. Bruttius (Euseb. Chroa. p. 160-163. kiad. Schaene, figyelemmel arra, hogy Euseb. Chroaikájdaak armén fordítása elüt a sz. Jeromos által használt szövegtől) téved, midőn az üldözésnek kitett Domitillát a Flavius Clemens unokahugának mondja. Az egyház két kézzel kapott a Bruttius állításán, hogy a szűz és apáczai életet folytatott Flavia Domitilláról szóló régi legendát fentarthassa. Több kritikus, igaz, Bruttiusnak ad igazat Dió ellenében. A ő rendszerükben Flavia Domitilla, a Clemens neje mit sem szenvedett; a keresztyén Flavia Clemens egyik unokahuga lehetett. De Suetonius közvetve és Philostrates azt mondják Flavia Domitilláról, a Olemens nejéről, hogy férje előtt kegy vesztett lett; Dió tévedése még inkább lenne kimagyarázhatlan, mint a Bruttiusé. V<sup>7</sup>. Mommsen Corp, laser, lat. VI. p. 172-173. A flaviusi epigraphia és archeológia mezején tett újabb felfedezések (de Rossi Bull, di arcb. erist. 1875. 69 s kőv., Rerue areheol. 1876. mart, p. 172 —174.) mit sem változtattak ez eredményeken.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aat. XX. II. és Vit. 23.

megállapodásaként tüntettek fel. 1 Clemenst e tanok megtántoritották. Domitilla talán tovább is ment s ő már a keresztyén nevet is megérdemli.<sup>2</sup> Mindamellett óvakodnunk kell a túlzástól. Flavius Clemens és Flavia Domitilla nem néznek úgy ki, mint a római egyház valóságos tagjai. Mint annyi más művelt római, érezték ők is a hivatalos cultus üres voltát, a paganismusból kifolyó erkölcsi törvény elégtelenségét, az akkori idők társadalmának és erkölcseinek undorító ocsmányságát A zsidó-keresztyén eszmék varázsa megérintette őket is. Felismerték bennök az életet és a jövendőt, de azért bizonyára nem lettek nyilván keresztyének. Látni fogjuk később, hogy Flavia Domitilla inkább, mint római s nem mint keresztyén nő cselekszik s hogy nem riad vissza egy zsarnok meggyilkolásától. Azon tény, hogy a consuli méltóságot elfogadta Clemens, a lényegesen pogány áldozatok és szertartások betartása iránti kötelezettségnek elfogadását is jelenti.3 Clemens a második személy volt az államban. Két gyermeke volt, akiket Domitián örököseiül szemelt ki és akiket máris

<sup>1</sup> A könyv, melyben ez állítólagos jerusalemi canon előfordult (Csel. XV.) bizonyára Rómában jelent meg ez időtájt. L. lent.

<sup>2</sup> Dio Cass. LXVII. 14; Sueton Dóm. 15. nem említenek semmit, a mi túl menne a judaismuson. A mi Clemensünket, a hires Onkelosnak, Calonymos, Titus állítólagos unokaöcscse fiának atyjában véltek felismerni, aki úgymond — felvette a zsidó vallást. (Bab. Talm. Gittin 56b; Aboda tara 11. a) E szavak Clemens és Calonymot héberre átirtan alig külömböznek; csakhogy ez okoskodásnak csak az esetben van helve, ha az Onkelosról mondottakat Calonymosnak tulajdonítjuk. Bruttiusnak, Eusebius által hivatkozott sorai mellett (Chron. loc. cit, Hist. eccl. III. 18). Domitillát keresztyénnek kellene tekintenünk; Eusebius azonban nem idézi azokat szövegök szerint. Mindenesetre sajátságos, hogy Eusebius nem beszél ugyanakkor Clemens keresztyénségéről, midőn megnevezi őt. A Chronikának armén fordítása csupán hibák és önkényes javítások révén utal reá. Hogyan mellőztek volna el Eusebius, az Egyház történetben s szent Jeromos ily fontos körülményt, ha az benn volt a Krónikában? Tertuliánnak, akinek pedig efféle tényről beszélni annyi alkalma nyílt az Apologeticában, és az egyházi Atyáknak hallgatása szintén eléggé bizar. A keresztyén Elaviusok emlékezete, igaz, észrevehető az ál Kelemenféle homéliákban (Hom. IV. 7; XII. 8; XIV. 10.) de nagyon zavarosan. Amit Jeromos mond (Ad Eustoch. Epit. Paalae. p. 672; Mart. IV. 2. r.) abban ő csak Eusebiosnak a viszhangja. Domitillát csak a IV. századtól kezdve kezdték tisztelni mint szentet. Egy sectarius, a háziasságnak ellensége, akik fölös számmal fordultak meg Rómában, később őt választotta hősnője gyanánt és szűz vértanút csinált belőle, ez adatra fektette a sz. Nereáról és Achillesről szóló regényt. Ami Clemenst illeti, az ő szentségét valló nézet csupán nagy nehezen tudott megerősödni. A Syncella (p. 650. Bonn.) kifejezetten vértanút csinál belőle. A sz. Kelemen oltára alatt 1725-ben talált felirat (Greppo Trois. mim. p. 174; de Rossi Bull. 1863. p. 39. és 1865. p. 23) a közép korban egy az övének gondolt testre, melyet a római sz. Kelemennel homonym templomba helyeztek át, vezetett nyomra.

<sup>3</sup> Ovid. Fast. I. 79—86; Pont. IV., IV. 23—42. H. ö. Tertullián De idolol. 17—20; Origin. Contra Cels.NIH. 74, 75.

Vespasiánnak és Domitiánnak nevezett el.¹ A két gyermek nevelése e kor legmintaszerübb emberére, Quintilian rhetorra² volt bízva, akit Clemens a consuli méltóság tiszteletbeli jelvényeivel Hibáztatott fel.³ Már pedig Quintilián egyaránt borzadott a zsidó és a köztársasági eszméktől. A Grachusok mellé, a legvégzetesebb forradalmárok között «a zsidó babonának megalkotóját helyezte.»⁴ Mózest, avagy Jézust gondolta-e Quintilián?⁵ Talán maga sem tudta pontosan. «Zsidó babona\* ez alá sorozták általában a zsidókat és a keresztyéneket egyaránt/¹ A keresztyének külömben sem állottak egyedül olyanokul, akik a zsidó szabályok szerint — de körülmetélés nélkül — éltek. Sokan azok közül, akiket a mosaismus magához vonzott, a szombat megtartására szorítkoztak.⁵ Az életnek ugyanazon tisztasága, a polytheismus iránt³ érzett ugyanazon irtózat fűzte össze az istenfélő embereknek e kicsiny csoportjait, akikről a fölületes pogányok rendszerint azt vetették oda: «A zsidó szabályok szerint élnek.¹¹

Ha a Clemensek keresztyének voltak, e hitök, mint azt mindenki befogja látni, igen határozatlan lehetett Amit a közönség e két előkelő személy áttéréséből látott, az igen kevésre szorítkozhatott. Az őket környező szórakozott világ nem tudta pontosan megmondani: zsidók voltak-e, vagy keresztyének. Az eféle változásokat egyedül két symptomán lehetett felismerni. Mindenekelőtt a nemzeti vallás iránt érzett s rosszul palástolt ellenszenven, minden nyilvános rítustól való tartózkodáson, mely egy érinthetetlen, megnevezhetlen<sup>10</sup> Isten titkos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Suet. Dóm. IS. Miounet t. III. p. 223, 1246, 1247. sz.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Quintillián *Instit. arat.* 1. IV. praef.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Auson. Grat, actio ad Grat, pro cons. col. 940. Migne V. Juvenal VII. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> «Et est conditoribus urbium infame contraxisse aliquam perniciósani ceteris gentem, qualis est primus Judaicae superstitionis auctor; et Grachorum leges invisa (III. VII. 21.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sokkal valószínűbb, hogy Mózest érti. V'. Juv. XIV. 102.

<sup>6 «</sup>Sub umbraculo insignissimae religionis certe licitae·, Tertull. Apoll. 21. V. Dio Cass. LXVIII. Γ, Spartián Caracalla\\ Örig. Contra Cels. 1, 2; Snip. Sev. II. 31; Orosus VII. 6. Tacitus, aki pontosan megkülömbözteti a zsidókat és a keresztyéneket, a körülmetélést a zsidó proselytákra nézve lényeges szertartásnak tekinti, (transgress! in morém eorum) Tac. Hist. V. 5.

Metuens sabbata Juv. XIV. 96. A szombatnak ez ünneplői, a kik se nem tökéletesen zsidók, se nem igazi keresztyének, talán azok, akiket Hegcsippos masbot kéneknek nevez. (Euseb. H. E. IV., XXII. 5. és 6.)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ál Kelem, honiéi. IV. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Jadaicam vise re vitám. Sueton Dorn. 12. Hói ts ta tőn Joudaión ethé exokellontes. Dio Cass. LXVII. 14. Joudaikos bios, ibid. LXVIII. 1. H. ö. Joseph. Ant. XV., 11, 5: charein tois Joudaión ethesin . . . séloun ta patria tón Joudaión. És: gyné mou theosebés estin kai maiion ioudaisei, az Acta Pilali-\an A. ch. II, 1. Tischendorf Evang, apocr. p. 214.

<sup>10</sup> Atheotés Dio Cass. LXVII. 14. V. Justin Apoli. 1.6, 8, 10, 13; Policarp. Adói 3, 9,12; Tertull. Apolog. 21; Arnob. Adv. not, III. 28; Minucius Felix Octav. 8, 10, 12.

cutusára vonatkozott, a polgári élet tisztségeinek és kötelességeinek, melyek a bálvány imádással szoros kapcsolatban állottak, teljes feladásán. 1 A magánynak kedvelése, a békés és visszavonult életnek keresése, ellenszeny a színházak, a látványosságok és a véres jelenetek iránt, melveket a római élet lépten-nyomon felmutatott, testvéries közlekedés ez alacsony rangú s miben sem katonás emberekkel. akiket a rómaiak megvetettek, a nyilvános ügyektől való távolmaradás,<sup>2</sup> melyeket frivol dolgoknak kellett tartania annak, aki Krisztusnak elközelgő megjelenésében bízott, elmélkedő szokások, lemondó szellem, ime ez az, amit a római ez egyetlen szóval fejezett ki: i gn a v i a. A kornak felfogása szerint mindenkiben annyi ambitiónak kellett élnie, amennyit születése és állása megkövetelt Egy oly magas állású embert, aki nem törődött az élet küzdelmeivel, aki vért ontani irtózott, aki szelíden és emberiesen lépett föl, hitvány, renyhe, életképtelen embernek tartottak.<sup>3</sup> Istentelen és hitvány, e czimekkel illették őt és aminek őt egy még igen erőteljes társadalomban menthetlenül elveszejteni kellett

Clemens és Domitilla nem voltak az egyedüliek, akiket Domitián uralkodásának szélrohama a keresztyénség felé hajtott A rémület és a kornak szomorú képe megjnhászitották a lelkeket A római aristocratia számos tagja szívesen hallgatta meg a tanokat, melyek a sötétség közepette, melyben éltek, egy eszményi uralom tiszta egét tárták fel előttük.¹ Hiszen a világ oly komor, oly gonosz volt! A zsidó propaganda különben sohasem volt annyira tevékeny, mint most<sup>5</sup> Ez időre kell visszavezetnünk talán egy római nemes nőnek, Veturia Paulának áttérését, aki hetven éves korában vette fel az új hitet a Sára nevet és a Mars mező s a Volumnus zsinagógáinak volt anyja még tizenhat éven keresztül.Róma óriási külvárosaiban, hol a Servius Tullius' közfalai közé zárt aristocraticus társadalmat számban jóval meghaladó népsöpredék élt, lezajlott mozgalomnak nagy része Israel fiaitól indult ki. Ott, a porta Capena<sup>8</sup> mellett, az Egeria<sup>9</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Contemptíssima ignaria, Sueton Dóm. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tertullián *Ápol.* 38. 42, 43. R.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lásd p. o. Tacit. HisL 65, 75. Senecion halálának főoka az volt, hogy nem kérte ki maga részére azon functiokat, a melyekhez joga volt. Dio Cass. LXVII. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dió Cass. LXVII. 11: polloi.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Juvenal VI. 541 s köv., XIV. 96 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Orelli 2522. sz. A felirat a Flaviusok koránál későbbi lehet; szerencsétlenségre az eredetit nem bírjuk többé. Ezt a Veturiát a Talmud *Btfurit*-jával azonosították, aki összes rabszolgáival tért át és Gamalliellel értekezett az írás felől. Graetz. *Gesch. derjud.* IV. 123, 506, 507.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Számukat 280.000-re tették.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A Mattéi villa alatt. L. *Pdl apostol* p. 101; Levy *Epigr. Beitrdge* p. 307. Juvenal III. II s köv. V. VI. 542 s köv.

forrás egészségtelen árka mentén éltek ők koldulva, csempészettel foglalkozva, czigánymódra, jövendőt mondva, megsarczolva az általok kibérelt egeriai erdő látogatóit. A benyomás, melyet a sajátszerü faj a lelkekre gyakorolt, élénkebb volt, mint valaha:¹ «akinek a sors atyául a szombatnak megünneplőjét, kit a meny Istenének imádása, a disznóhusnak és az emberi testnek egyaránt becsülése ki nem elégít, juttatott, az előbőrtől siet csakhamar megszabadulni. Megszokva már, hogy a római törvényeket megvesse, reszketve tanulmányozza és tartja be a zsidó törvényt, melyet Mózes irt le egy titokzatos könyvben. Itt tanulja, hogy ne igazítson útba csupán olyat, aki ugyanazon vallásnak a híve, melyet ő követ és hogy, ha a forrás hollétét kérdezik tőle, csakis körülmetél teket vezessen el ahhoz. A hiba az apára nehezedik, aki a hetedik napot a nyugalomnak rendeli és minden tevékenységet eltiltott e napon.»²

A szombat a valódi rómaiaknak minden izgatott hangulata daczára sem hasonlított a többi napokra Rómában.<sup>3</sup> A szatócsokat, akik a többi napokon ellepték a közterheket, mintha a föld nyelte volna el. E rendellenesség még könnyen felismerhető typusuknál is nagyobb figyelmet keltett, s a dologtalan csőcselék megjegyzéseire nyújtott alkalmat.

Az idők keménységét, mint mindenki, megérezték a zsidók is. Domitián pénzszomja a végsőig csigázta fel az összes terheket és különösen a fiscus judaicus fejadót, melyet a zsidók fizettek.4 Eddig ez adót csak is azoktól követelték, akik nyíltan zsidóknak vallották magokat. Sokan eltitkolták származásukat s kibújtak az adó alól. Hogy ennek véget vessenek, gyűlöletes azonosításokhoz folyamodtak. Sueton emlékszik egy esetre fiatal korából, melynél egy kilenczvenesztendős öreg embert meztelenül állítottak a népes bizottság elé, hogy körülmetélt volta igazoltassék. E szigor azon következménynyel járt, hogy számos esetben az epiplasmának vetették magokat alá; a recutiti tekintélyes számot tettek ki ez időben.<sup>5</sup> A nyomozások révén másfelől a római hivatalnokok olyasmit födöztek fel, ami megdöbbentette őket Embereket találtak, akik teljesen a zsidó szabályok szerint éltek annélkül, hogy körülmetélve lettek volna. A fiscus kimondotta, hogy ilyenek, az improfessi, mint nevezték őket,6 ép úgy fizessék a fejadót, mint a körülmetél-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Az Apostolok p. 288 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Juvenal XIV. 96—106.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. Az Apostolok p. 295.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. Az Antikrisztus p. 538. V. Plinius Hist. not. XII. III—113.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Martial VII, XXIX. 4: Bab. Talm. Jebamoth 72. a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sueton, *Dom.* 12. Ez olvasás *uti profess!* hibás. (1. Róth kiad ) E *professiot* olykor azon vallomásnak veszik, melyet a proselytáknak kellett volna

tek.¹ «A zsidó életmód» s nem a körülmetélés lett taxáivá ilyenformán s a keresztyének is belekerültek az adóba. A visszaélések által keltett panaszok izgalomba hoztak még oly államférfiakat is akik legkevésbbé sem rokonszenveztek a zsidókkal és a keresztyénekkel; a szabadelvűek megbotránykoztak a testi vizsgálatokon, e külömbségeken, melyeket az állam bizonyos vallási elnevezések között megvont és e visszaélés eltörlését tűzték ki programjokul a jövőre nézve.²

A Domitian által behozott faggatásoknak nagy részök volt abban, hogy a keresztyénségnek eddigi határozatlan jellegét eltüntette. A jerusalemi, majd az iabnei hittudósok szigorú orthodoxiája mellett léteztek a judaismus kebelében a keresztyénséghez hasonló iskolák anélkül, hogy azonosak lettek volna azzal. Apollos az egyház ölén volt egyik példája e kutató zsidóknak, akik számtalan sectát tanulmányoztak át anélkül, hogy határozottan egyhez is csatlakoztak volna. Josephus, midőn a rómaiak számára irt, judaismusát olyas deismussá gyúrta át, azt állitván, hogy a körülmetélés és a zsidó vallási gyakorlatok a fajszerinti zsidók számára valók, hogy az igazi cultus az, melyet kiki szabadon választott. Keresztyén volt-e Flavius Clemens a szó szigorú értelmében? Legalább is kétséges. Szerette a «zsidó életet», a zsidó szokások szerint élt: ime ez ragadta meg kortársait. Nem kutattak tovább és talán maga Clemens sem tudta sohasem jól, a zsidók mely osztályához tartozik. Tisztázva a helyzet csupán akkor lett, ha a fiscus beleavatkozott A körülmetélést végzetes csapás érte e napon. Domitián kincsszomja a zsidók adóját, a fiscus judaicust kiterjesztette azokra is, akik anélkül, hogy fajbeli zsidók és körülmetélve lettek volna, a zsidó szokások szerint éltek. Az osztályok ekkor csoportosultak; ezentúl volt már tiszta zsidó, akinek minőségét a testi vizsgálat állapította meg és fél zsidó, az improfessus, aki a judaismustól csupán annak tiszteletre méltó erkölcsét és tisztult cultusát vette át

A büntetések, melyeket a nem zsidók körülmetélése ellen külön törvény irt elő, ugyanazon eredményre vezettek. E törvény keltét nem ismerjük; de a Flaviusok korára nagyon reá illik. Mintenni a magistrates előtt; de az egész mondat azt mutatja, hogy a profetsio itt a judaismusnak a maga teljességében való bevallását jelenti, melynek jele a körülmetélés volt. Ez improfesti-bek hívták még: hói tebomenoi (Jós. Ant. VI. 2; Act. X. 2.) religion! judaicae metuentes (Orelli 2523. SZ.; Corp., inter, latin V. 88., nem tévesztve szem elől a Lévy tévedéseit Epigr. Beitrdge p. 312—313 és az Apianusét p. 38; v. Corp. V. 240, 123, 88, 102) vagy egyszerűen metuentet (v. Juv. XIV. 96, 101). Az intra Urban» sző, melyet Suetonnál, az előtt olvastak, törölt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sueton Dóm. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. lent. .

den római polgárt, aki körülmetéltette magát, örök deportatióra és összes vagyonának elvesztésére ítéltek. Ugyanazon büntetés alá esik a gazda, aki megengedi rabszolgáinak, hogy magokat a műtétnek alávessék; a műtétet végző orvosnak büntetése halál. A zsidó, aki nem zsidó rabszolgáit körülmetélteti, szintén halállal lakolt. Mindez nagyon megfelelt a római politikának, mely türelmes volt az idegen etikusok iránt, ha azok nemzeti körükre szorítkoztak, szigorú, mihelyt e cultusok a propaganda terére léptek. Megérthetjük, azomban, hogy az efféle rendszabályok döntő befolyással bírtak a körülmetélt és a körül nem metélt zsidók, vagy is az improíessi harczában. Komoly proselytismnst egyedül az utóbbiak gyakorolhattak. A körülmetélést birodalmi törvény tiltotta el attól, hogy Izrael gyermekeinek szűkebb családjának körét átlépje.

II. Agrippa és valószínűleg Berenice is e tájt haltak meg.<sup>2</sup> Haláluk óriási veszteség volt a zsidó colóniára nézve, amelynek értékét e magas személyiségek tartották fenn a Flaviusok előtt. Ami Josephust illeti, ő e heves küzdelem közepette, megkétszerezte tevékenységét Nála meg volt az a felületes könnyedség, mely mellett a zsidó, egy reá nézve idegen civilisatió terére sodortatva, bámulatos gyorsan sajátítja el az eszméket, melyek közé dobatott s azokat kiaknázni tudja. Doinitián támogatta őt, de irataival valószínűleg nem sokat törődött Domitia császárné elhalmozta kegyeivel.<sup>3</sup> Tekintélyes állású embernek, bizonyos Epaphroditosuak volt külömben a cliense,<sup>4</sup> aki azonos lett volna a Néró Epaphroditusával, kit Domitián szolgálatába fogadott.<sup>5</sup> Ez az Epaphroditus, kiváncsi, szabadelvű és

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De seditiosis Paulusnál Sentent. V. XXII. S.í. 3. és 4. Antonin megújítja e tiltó intézkedéseket. Digesta LXVIII. VIII. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> II. Agrippa bizonyára meghalt, mielőtt Josephus megírta élettörténetét (05. R.) Sőt valószínűleg, mielőtt Josephus az ő Antiquitateseibe belefogott volna (XX. IX. 4.) A Contra Apion részlet I. 9. mit sem bizonyít. Photius állítása cod. XXXII., aki Aprippát 100-ban halatja meg, össze nem egyeztethető Josephussal. Agrippának Domitián alatt kibocsájtott utolsó érmei Madden úr szerint (Jew. coin. p. 133., p. 113. s köv.) a 95 évnek, de Saulcy úr szerint (Num. de la térré sainte p. 316.) a 86 évnek felelnének meg. Az Agrippa érmein szerepelő időszak kiinduló pontját meghatározni fölötte nehéz. Másfelől az indokok, melyeket Eusebios Krónikájából vontak ki a czélból, hogy elhalálozását kevéssel Jerusalem elfoglalása utánni időre tegyék, félreértéseken alapulnak. Az érmek határozottan ellene szólnak e felfogásnak.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jós. *Vita* 76.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jos. Ant. I. proaem. 2; Contra Apion. II. 41; Vita 76.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Az Epaphroditos név igen közönséges. Ha Josephusnak Epaphroditusa fontos állást töltött volna be *(a libellis* Suer. *Dóm.* 14.) Domitián alatt, Josephus megmondta volna. Ő csupán annyit említ, hogy az ő Epaphroditusának fontos ügyletekben volt része, sorsa fölötte változatos vala s abban mindenkor kiváló lelki erőt tanúsított. Külömben is meglepő lenne, hogy ily

történeti tanulmányokat kedvelő szellemével, érdeklődött a judaismus iránt. Nem tudván héberül és valószínűleg nem értve meg jól a Bibliának görög fordítását, felszólította Josephust: írja meg a zsidó népnek történetét. Josephus az eféle gondolaton két kézzel kapott; mert az teljesen megfelelt az ő irodalmi hiúságának és szabadelvű judaismusa sugalmazásainak. A görög és a római történet szépsége iránt elfogult és tanult emberek azt vetették szemére a zsidóknak, hogy a zsidó népnek nem volt története, hogy a görögök annak megismerésével nem gondoltak, hogy a neves írók nem is említik, hogy az a kiváló népekkel soha mi összeköttetésben sem állott, hogy hősi történetének múltjában nem találtak oly alakokat, minő a Cynegirek és a Scaevolák. Kimutatni, hogy a zsidó népnek megvan a maga messzemenő ősisége, hogy a görögökéhöz hasonló ősök emlékével dicsekedhetik, hogy a századok folyamán fényes összeköttetésekre mutathat reá külömböző népekkel, hogy számos tudós hellen beszélt róla, ezt tűzte ki czélul Epaphroditus védencze egy széles arányú műben, melyet húsz könyvre osztott fel és e czimmel «Zsidó archeológia» látott el. Λ munka alapját természetesen a Biblia képezte. Josephus az ős időkre vonatkozólag toldásokat fűzött közzé, minthogy e korra vonatkozólag más héber okiratok nem állottak rendelkezésére, csak is azok, melyeket mi bírunk, de amelyek a későbbi időszakokra nézve első rangú értékkel bírnak, mert a szent történet sorozatában hézagot pótolnak ki.

Josephus a bámulatos műhöz függelékül egy önéletrajzot, illetve egy apológiát csatolt,1 a saját magatartásáról. Régi galileai ellenségei, akik helyesen vagy helytelenül, árulónak mondották őt, még éltek és nem hagytak neki nyugtot. Tiberiási Justus, aki hazája katastrófájának történetét írta meg, hazugsággal vádolta őt és szereplését Galileában a leggyűlöletesebb színben tüntette fel.\* Meg kell adnunk Josephusnak, hogy e veszedelmes vetélytárs elveszejtésére egy lépést sem tett, ami pedig neki, a legmagasabb fokban élvezett kegy mellett, fáradtságába sem került volna. Josephus egyébiránt igen gyönge ott, ahol Justus vádjai ellenében védelmezi magát, mert pusztán a Titus és Agrippa hivatalos jóváhagyásaira hivatkozik. Nem sajnálhatjuk eléggé, hogy az az irat, melyből a judeai háborúnak forradalmi szempontból megirt történetét ismerhetnők meg, reánk nézne elveszett.3 Ugylátszik különben. személyiséget ne ismernének más forrásból. Epaphroditusnak, Epictét mesterének, nincs ehhez, semmi köze.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ez irat Domitián halála előtt jelent meg. (I. 7b. fej.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jós. *Vita* 9, 17, 37, b5, 70, 74.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Diog. Laertes II V. 41; l'hotins cod. XXXIII., Comment, a hat napi munka fölött, állítólag Eustathestól *init.* (Lyon, 1629. p. 1.) sz. Jeromos *De viris ill.* 14; Suidas. e szóról: *Tiberiat.* 

hogy e rendkívüli katastrófának tanúi szükségét érezték annak, hogy azt elbeszéljék. Antonius Julianus, Titus egyik alvezére szintén kiadott egy elbeszélést e tárgyról, melyet Tacitus használt fel,¹ s a melyet a sors szintén megirigyelt tőlünk.

Josephnsnak termékenysége kimerithetlen volt Minthogy számosán kételvekkel állottak elő azokkal szemben, amiket Archeológiájában elmondott és ellenvetették, hogy, ha a zsidó nemzet oly ősrégi lett volna, minőnek azt feltüntette, a görög történetírók beszéltek volna felőle, e tárgyban egy igazoló emlékiratba fogott, melyet úgy tekinthetünk, mint a zsidó és a keresztyén apologia legelső emlékét. Már Krisztus előtt a II. század közepén Aristobulos, e peripateticus zsidó, azt állította, hogy a görög költők és bölcsészek ismerték a héber iratokat s a saját irataik anyagát is, melyen monotheista máz vonul végig, azokból merítették. Ennek igazolására minden aggályoskodás nélkül koholt egész oldalakat Homérosból, Hesiodosból, Linusból, melyekről azt állította, hogy azok az írásból vannak átvéve.<sup>2</sup> Josephus szintén e nyomon indult el, több tisztességgel ugyan, de ugyanoly kevés kritikával. Oly tudósokat kellett megczáfolni, akik mint alexandriai Lysimachos, Apollonius Mólón (100 körül, Kr. e.) kedvezőtlenül nyilatkoztak a zsidók felől. Le kellett rontani különösen tekintélyét a tudós egyptomi Apiónnak, aki ez időt, melyben vagyunk, ötven évvel megelőzőleg Egyptomról irt történetében, avagy egy külön értekezésben, az ismereteknek egész tárházát fejtette ki a zsidó vallás ősiségének czáfolásábau. Az egyiptominak, a görögnek szemében ez annyit jelentett, mint azt megfosztani minden előkelőségétől. Apion összeköttetésben állott a császári udvarral Rómában; Tiberius «a világ czimbalmának»<sup>3</sup> nevezte el; Plinius azt találta, hogy jobban rászolgált a tam-tam czímre.4 Könyvét már is olvashatták a Flaviusok alatt

Apiónnak tudománya egy hiú és felületes pedantnak a tudománya; A Josephusé, melylyel ellene felvette a harczot, sem ért többet. A görög tanultság nálla hevenyészett különlegesség, minthogy legelső nevelése zsidó volt s teljesen a törvénynek szentelt Könyve nem egyéb s nem is lehetett egyéb védbeszédnél — kritika

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Minncius Felix 33. L. *Antikrisstus* p. 511. jegyzet Vespasián és Titus mint látszik, ugyané tárgyról írtak emlékiratokat (Jós. *Vita*. 65.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Alex. Kelem. Strom. V. 14; Eus. Praep. evang. XIII. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Oymbalum mundi.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tympanum famae Plin. Hist. not. praef. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Plin. Hist, nat, praef. 1. c., Seneca Epist. 88., Aullus Gellius VI. 8; VII. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sz. Jeromos jegyzi meg ezt róla. Epist. 84. (Mart. IV. 2. r. col. 655.): «Tanta saecularium profért testimonia ut mihi miraculum subeat quomodo vir hebraeus et ab infantia sacris litteris eruditus cunctam Graecorum bibliothecam evolverit. C. *Ant.* XX., XI. 2.

nélkül; minden oldalon kiérzik a pártember, aki semmi eszközt sem kicsinyei. Josephns nem kohol szövegeket; de teli marokkal merit azokból; a hamis történetírókon, az alexandriai zsidó iskolának hamis classicnsain, az alexandriai Polyhistor¹ név alatt közkézen forgó s «a zsidókról» czímzett könyvek érték nélküli okiratain kapva-kap; az Eupolemeket, a Cleodémeket, az úgynevezett abdérai Hecatékat, phalerai Demetriust stb. ő vezeti be a tudományba s ezzel abban komoly zavart teremt A keresztyén apologisták és történetírók, Justinus, alexandreai Kelemen, Eusebios, Khorénei Mózes mind őt követik majd e hibás ösvényen. A közönség, melyhez Josephus fordult, fölületes ismeretekkel birt; könnyen volt kielégíthető; a Caesárok korának rationalis culturája eltűnt; az emberi szellem gyorsan aláhanyatlott és biztos zsákmányául szolgált minden charlatanismusnak.

Ilyen volt irodalmi tevékenysége e művelt és szabadelvű zsidóknak ott egy eredetileg liberális, de e pillanatban egy dühöngő őrült által szaggatott dynastiának fejedelmi képviselői körében. Josephus végnélküli mű vázlatokat készített. Hatvan esztendős volt — Az ő mesterséges és heterogén foszlányokkal tarkázott irályával egész komolyan nagy írónak tartotta magát; azt képzelte magáról, hogy tud görögül, pedig e nyelvet csak kölcsönben bírta. — A < Zsidók Háborúja» czimű művét átdolgozni, rövidebbre szabni akarta, mintegy folytatásaként Archeológiájának és elbeszélni mindazt. háború befejezte óta azon pillanatig, midőn irt, a zsidókkal történt Egy négy könyvre tervezett bölcsészeti munka fölött gondolkozott különösen az Istenről és annak lényegéről a zsidók nézete szerint és a mózesi törvényről, hogy az abban foglalt tilalmakról, melyek mély ámulatot keltettek a pogányok között, számot adjon.' Újabb tervezgetéseinek megvalósításában bizonyára a halál akadályozta meg. Valószínű, hogy, ha ez iratokat megírja, azokat ép úgy birnók, mint a többieket Josephusnak tényleg rendkívüli irodalmi sors jutott osztályrészül. A zsidó talmud hagyomány előtt ismeretlen maradt; ellenben a keresztvének adoptálták, mint közűlök valót és majdnem mint egy szent irót. Iratai kiegészítették a szent történetet, mely — a bibliai okiratokra szorítkozva, bizonyos századokra vonatkozólag csupán fehér lapot nyújt. Olyan evangyélmi magyarázó számba ment; az evangyéliomok története érthetetlen lenne azon adatok nélkül, melveket a Heródesek koráról e zsidó történetírónál találunk. A keresztyének kedvencz theoriái egyikének hizelgett különösen és a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ha elhisszük, hogy egy *Pertjoudaiónt* írt Polyhistor, ez esetben el kell legalább fogadnunk azt is, hogy e hires tudóst otrombán tévedésbe ejtették az alexandriai zsidók. V. *Mim. de l'Acad, des Inter.* 3. XXIII. 2. r. p. 318.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jós. Ant. proaetn. 4; I. 1, 1; X. 5; III. V. 6; VI. 6; VIII. 10; IV. VIII. 4; XX., XI. 2. (v. XX. 11, 6). Contra Apion. I. 14.

keresztyén apologetica egyik alapját vetette meg a Jerusalem ostromáról megirt elbeszélése által.<sup>1</sup>

Azon eszmék egyike tényleg, melyekre a keresztyének a legtöbbet adtak, az volt, hogy Jézus maga előre megmondotta a lázadó város vesztét.<sup>2</sup> Mi igazolhatta volna nyomosabban e jövendölésnek betüszerinti teljesedését, mint egy zsidó által megirt s a templom lerombolásával kapcsolatos hallatlan kegyetlenségekről szóló irat?s Josephus ilyenformán korona tanúvá és a Bibliának kiegészítőjévé lesz. A keresztvének mohón olvasták és másolták. – És, hogy úgy mondjam, egy keresztyén kiadást készítettek belőle, melyből bizonyos igazításokat engedtek meg magoknak oly részeknél, melyeken a másolók megütköztek. Különösen három rész kelti fel ily irányban a Kritika kételyeit, melyek teljesen még nincsenek eloszlatva: a Keresztelő Jánosra, a Jézusra és a Jakabra vonatkozó részek. Lehetséges, hogy legalább a Jézusra vonatkozó részek interpolatiók, melyeket a keresztyének szúrtak a némileg elsajátított könyv sorai közé. Mi azomban inkább azt tartjuk, hogy a kérdéses részek csakugyan Keresztelő János, Jézus és Jakabnak a szavait tartalmazzák s hogy a keresztvén kiadó munkájában a Jézusra vonatkozó részlet egyes kifejezéseinek, hogy úgy mondjam, kiselejtezésére, olv kifejezések módosítására szorítkozott, melyeken az orthodox olvasó megütközhetett<sup>5</sup>

Ami a középszerű irodalmi Ízléssel biró aristokraticus proselyták körét, melynek számára irta meg Josephus a könyvét, illeti, ennek ízlése teljes kielégítést nyert. A régi írások nehézségeit ügyesen torzította el. A zsidó történet a hellen történet menetébe öltözött

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Szt. Justinus mintha nem ismerte volna Josephusnak iratait, de már a Clémens regénynek szerzője igen (Hornéi. V. 2.) Kifejezetten legelőször Theophilos hivatkozik reá Ad. Autói. III. 23. Majd Minucius Felix 33. (kétes hely 1. Halni.) Cohortatio ad Graecos (tévesen tulajdon. Justusnak) 9, utóbb Eusebios, sz. Chrysostomos, sz Ágoston.

Máté XXIII. 38; Luk. XIII. 35; XXIII. 2" s köv., s az apocalypticus beszédek.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Minucius Felix 33; Euseb. Dem. evang. VI. 18; Theophania 8. és 9.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ant. XVIII. III. 3: XX. IX. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Főleg *én enomiseto* helyett. L. *Jézus élete* p. XL, XLI. V. ö. sz. Jerom. *De viris ill.* c. 13. Az átmenet, mellyel a következő paragraphus kezdődik (Ant. XVIII. III. 4.) azt látszik feltételezni, hogy Jézusnak megjelenése, mint a nemzetre alkalmatlan, sőt mint csalafinta dolog állíttatott oda (heleron ti delnőn), minthogy a tény, hogy Josephus ugyané felfogást követte elbeszélésében, vallási csalafintaságra mutat. Hogy a csalás természete, mint itt-ott feltették, vonatkozást tartalmazna Jézus természetfölötti fogantatására, teljesen valószínűtlen. Sőt több: mert ha Josephus Jézus felől egészen kedvezőtlenül nyilatkozik, a keresztyének ellenségként bántak volna vele és nem adoptálják vala. Csakis a nem egészen kárhozatos írók kerültek kiigazítás alá.

beszédektől tarkázott, s a világi rhetorica szabályai szerint volt vezetve. A tanultság charlatan piperéi és a kétes, a könnyedén meghamisított idézetek megválogatása révén minden ellenvetés megtalálta a maga válaszát A régi héber könyveknek fölötte naiv csodáira egy discrét rationalismus vetett fátyolt; a fő csodáknak elolvasása után kiki azt hihette szabadon, amit akart.1 A nem israelitákra vonatkozólag egyetlen egy sértő szó sem fordul elő; faja történetének nemes voltát akarta kitüntetni, s ha ez sikerült neki, meg volt elégedve. Minden oldalon behízelgő bölcsészet, mely minden erényt rokonszenvvel karol át; a törvénynek rituális parancsait, mint egyedül az israeliták számára előirt kötelességet tartja szem előtt és nyíltan hirdeti, hogy minden becsületes emberben megvan ama lényeges sajátság, mely őt Abrahám fiává avathatja. Egy egyszerű metaphysical és rationalista deismus, egy tisztán természeti erkölcs, ime ez lép Jehova komor theologiájának a helyébe. Az ekként teljesen emberiessé átgyúrt Biblia a jotapatai szakadár előtt elfogadhatóbbnak tűnt feL Tévedett; könyve, mely a tudós előtt értékes, az ízlés emberének szemében a XVII. század ízetlen Bibliáival áll egy vonalon, melyekben a legrémítőbb régi szövegek academicus nyelven vannak lefordítva és a rokkoco stylus czímleteivel díszítvék.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. főleg Ant. II. XVI. 5.

### TIZENHARMADIK FEJEZET.

## Lukács evangyélioma.

Amint már nem egyszer megjegyezni alkalmunk nyílt, e korban, melyhez elérkeztünk, számos evangyélmi irat forgott közkézen.<sup>1</sup> Ez iratoknak legnagyobb része nem viselt apostoli nevet; másodkézből került ki. Szóbeli hagyományon alapult s nem igényelte azt, hogy kimerítő munkálatnak tartassék.\* Egyedül a Máté evangyélioma lépett fel úgy, mintha az apostoli eredet kiváltságával bírna; csakhogy ez az evangyéliom nem igen volt elterjedve; s mint a syfiai zsidók számára szerkesztett irat még nem hatolt el Rómáig. Ilv előzmények között vállalkozott a római egyház legkiválóbb tagiainak egyike arra, hogy ő is<sup>3</sup> megírja a maga evangyéliomát a megelőző szövegek egybevetésével s előzőinek nyomát követve közbeszurásával annak, amit a hagyományból és saját érzelmeiből menthetett. E férfi nem más, mint Lukanus, vagy Lukács, ama tanítvány, akit Pálhoz csatlakozni láttunk Macedóniában, s aki az apostolt útjában, fogságában követte és levelezéseinél fontos szerepet játszott Jogunk van föltenni, hogy Pál halála után Rómában maradt és minthogy midőn Pállal megismerkedett (52 tájt),1 fiatal volt, ez időtájt hatvan esztendős lehetett Ily kérdésekben nincs helye annak, hogy bárki is a bizonyosság hangján nyilatkozzék; ennél nincs valami nehezebb, mindamellett nem czáfolja meg azt, hogy a Lukács nevét viselő evangyéliomnak szerzője nem ő.5 Lukács nem volt eléggé hires arra, hogy valamely irat tekintélyének emelése czéljából az ő nevét használták volna fel úgy, amint az Máté és János apostolokkal, később Jakab, Péter stb. apostolokkal történt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pallói Luk. 1,1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luk. 1, 1—2. *Epecheiréean* stb.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Edoxr kamoi . . . Luk. 1. 3.

 $<sup>^{\</sup>it l}$  Pdl apostol p. 130. s k., 498. s köv. stb. Muratori Canon 3 so. (olv. itineris socium Bunsen szerint) Iren. III. 1, 1.

II L. Jesus élete p. XLIX. s köv.

A megjelenés időpontját megközelítőleg határozhatjuk meg. Mindenki elismeri, hogy a könyv 70 év után kelt;1 de másfelől ez évnél nem lehet sokkal későbbi. Enélkül a Krisztusnak felhők között elközelgő megielenését hirdető részek, melveket a harmadik evangyéliom szerzője a korábbi Írásokból csonkitlanul átvett,<sup>2</sup> értelmetlenek lennének. A szerző Jézusnak megjelenését egy bizonytalan jövőre teszi; «a vég»<sup>3</sup> lehetőleg hátra van vetve; de a Judeát ért catastrófának összefüggése a világ végezetével fenn van tartva.<sup>4</sup> A szerző Jézusnak azon biztosítását, mely szerint az őt hallgató nemzedék nem fog elmúlni anélkül, hogy az idők végezetére vonatkozó jövendölések teljesedésbe ne mennének, szintén fentartja.<sup>5</sup> Az apostoli exegesis által az Úr beszédeinek magyarázatában követett minden szabadosság mellett is, nem fogadható el az, hogy olyan művelt szerző, minő a harmadik evangyéliomé, egy oly szerző, aki igen jól ért ahhoz, hogy a Jézus beszédeit a kor követelményeihez alkalmazza, átirt volna oly frásist, mely a mesternek tulajdonított prófétai adomány ellen döntő ellenvetést tartalmazott

Lucanust és evangyéliomát, bizonyára csakis föltevés révén hozzuk benső kapcsolatba Róma keresztyén társadalmával a Flaviusok alatt. Mindamellett bizonyos, hogy a Lukács művének általános jellege igen jól megfelel annak, amit ily föltevés megkövetel. Lukács, mint már megjegyeztük, némileg római szellem; szereti a rendet, a hierarchiát; nagy tisztelettel viselkedik a centuriók, a római tisztviselők iránt és szívesen tünteti fel őket olyanokul, akik kedveznek a keresztyénségnek. Egy ügyes fordulattal sikerül neki elkerülni annak kimondását, hogy Jézust a rómaiak bántalmazták és feszítették meg. Közte és római Kelemen között a hasonlóság észrevehető. Kelemen Lukács után idézi gyakran a Jézus szavait és a Lukácséhoz

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Luk. XIX. 43—44; XXL 20, 24; XXIII. 27. stb. L.  $\it Antikrisstus$  p. 60. 1. jegyzet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tó telos.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H. ö. Márk XIII. 24; Máté XXIV. 29. a Lukács XXL 9, 23, 24, 28, 29—32-vel. Jegyezd meg Luk. XVII. 20—*IX.Jétus élete* XLIX· L- A Lukács XXL 24. verse Aelia Capitolina helyreállításának évét jelzi azon határpontul, melyen innen a mű készült.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Luk. IX. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. Az apostolok p. XXII. s kőv.; Pál apostol p. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Luk. XXIV. 20. Élét veszi Márk XV. 16, 19-nek; 1. Luk. XXIII. 25. 26, 32, 33. A 36—37 versekben ott szerepelnek a katonák, de a centurio félkeresztyén szerepet játszik. A rómaiak által alkalmazott vesszőztetés nincs meg. A Quirinus-féle összeírás említése (Luk. II. 1—2). arra szolgál, hogy hatást éljen el a rómaiaknál, midőn a Jézus gyermekkorának sajátos eseményeit egy ily ismert ténnyel hozza kapcsolatba.

hasonló hagyományra hivatkozik. Lukácsnak irálya másfelől az ő latin kifejezésejvel, általános színezetével, az ő hebraismusával Hennes Pásztorára emlékeztet. Maga a Lucanus név is római s klientela avagy felszabadítás révén bizonyos M. Annaeus Lucanussal hozható összeköttetésbe, a hires költő rokonával; ami még valószínűbbé tenné a viszonyt az Annaea családdal, melvlvel lépten-nyomon találkozunk, ha a keresztyén Róma ősi hamvaiban turkálunk.<sup>3</sup> Az apostolok cselekedeteinek XXV. és XXVI. részei azt a hitet kelthetnék. hogy a szerző, mint Josephus, összeköttetésben állott II. Agryppával, Berenicével és a római kicsiny zsidó körrel. Egész Heródes Antipasig a gonosz tetteket minden alkalommal kisebbíteni igyekszik s úgy tüntetni fel őt, mint aki bizonyos tekintetben jóakaratulag lép közbe az evangyélmi történetben.<sup>5</sup> De nem mutathat-e egy practicus rómaira ez az ajánlat Theophiloshoz, mely Josephusnak Epaphroditushoz intézett ajánlatára emlékeztet és időszámitásunk első századában a palestinai és a szyriai szokásoktól elütőnek látszik? Az efféle helyzet tehát nagyban emlékeztet a Josephuséra. — Lukács és Josephus majdnem egyidőben írva, egyikök a keresztyénség eredetét, a másik a zsidó forradalmat beszélik el fölötte azonos érzelmekkel, mérséklettel, a túlzó pártok iránt érzett ellenszenyvel, hivatalos hangon, a védelmi positiókra gondolva inkább, mint az igazságra, félelemmel vegyes tisztelettel a római hatalom iránt, melynek még szigorát is minden áron úgy óhajtják feltűntetni, mint menthető szükségességet, magokat pedig úgy állítani oda, mint akik annak oltalmában nem egyszer részesültek. Ez az, ami bennünk azt a hitet kelti, hogy a világ, ahol Lukács élt s az a világ, melyben Josephus forgott, igen közel eshet egymáshoz és nem egy tekintetben összeköttetésben állhatott egymással.

Ezt a Theophilust külömben nem ismerjük; neve talán fictióe vagy pseudonim lehetett, a római egyház hatalmas avatottjai közül valamelyiknek, például Kelemennek a megjelölésére. A szerző helyzetét és szándékát egy rövid bevezetés tünteti fel pontosan:

«Mivelhogy már számosán kísérelték meg megírni a közöttünk beteljesült dolgok elbeszélését, amint azt nekünk élőnkbe adták azok,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Róm. Kelem. Ad Cor. t 13 (Luk. VI. 31, 37, 38) 24. (Luk. VIII. 5) 46. (Luk. XVII. 2.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hernias vis. III. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>L. *Antlkr.* p. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>L. Lukács VIII. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Luk. IX. 7—9. (has. ö. Márk. VI. 14 s köv.-vel) XXIII. 6—16. Lukács egy szóval sem említi Keresztelő Jánosnak megöletését Antipas által.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Az efféle, képzelt egyénekhez intézett ajánlatok nem ritkák az első keresztyén irodalomban. H. ö. Justin *Dial. cum. Tryph.* 141; *Diogneteshet* intézett levél. 1.

akik annak kezdettől fogva látói és szereplői valának, jónak láttam tehát én is, miután mindeneket eleitől fogva gondosan megvizsgáltam, számodra megírni egy elbeszélést, jó Theophile, hogy megismerhessed azon tanoknak valóságos igaz voltát, amelyeket azoktól hallottál, akik katechisáltak.»

Az élőbeszédből okvetlenül nem következhetik még, hogy Lukács előtt, midőn dolgozott, ott feküdt e «számos» irat, melyeknek létezéséről értesít benünket; a könyvnek olvasása azomban minden kétséget kizár e tekintetben. A szószerinti egyező részletek Lukács szövegében a Márkéval, következéskép a Mátéval igen sűrűn fordulnak elő. Semmi kétség, hogy Lukács előtt egy Márk-féle szöveg feküdt, mely alig külömbözött a mienktől. Azt lehetne mondani, hogy teljesen azonosítható azzal, kivéve a Márk VI., 45-VIII. 26 verseit és a Krisztus szenvedéseiről szóló elbeszélést, melyre nézve Lukács egy régi hagyománynak adott előnyt A többiben a hasonlóság betűszerinti és ahol az elüt, igen könnyen kivehető az indok, mely Lukácsot saját közönségével szemben a kezei között levő eredetinek kiigazítására vezette. A három szöveg párhuzamos részeiben azok a részletek, melyeket Máté Márkhoz csatol Lukácsnál nincsenek meg;1 amit Lukács Mátéhoz csatolni látszik, az Márknál mindig megvan.<sup>2</sup> Azokban a részekben, melyek Márknál hiányzanak, Lukácsnál a Mátétól elütő elbeszélés szerepel.8 Más szavakkal, a három evangyéliom közös részeiben Lukács a Máté szavaival csupán oly esetben mutat észrevehető egyezést, midőn az utóbbi látszólag megegyezik Márkkal. Lukácsnál Máténak bizonyos részei nincsenek meg, anélkül, hogy megtudhatnék fejteni, miért hagyta el azokat<sup>4</sup> Jézusnak beszédei töredékesek Lukácsnál épúgy, mint Márk-

H. ő. Máté XII. 1-8; Márk. II. 23—28; Luk. VI. 1—S; Máté XVIII.
 1 — 14; Márk IX. 38—50; Luk. IX. 46—50; Máté XIX. 16—30; Márk X. 17—31; Lukács XVIII. 18—30; Máté XXIII. egészen: Márk XII. 38—40; Lukács XX. 45—47. L. még Máté XII. 33 s köv.; XIII. 12; XVI. 17 s köv. 27; XXL 28 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. ö. Máté IX. 1—8; Márk II. 1—12; Luk. V. 17—26; Máté VIII. 28—34; Márk V. 1—20; Luk. VIII. 26—39; Máté IX. 18—26; Márk V. 21—43; Luk. VIII. 40—56; Máté XIX. 13-15; Márk X. 13—16; Luk. XVIII. 18—30; Máté XX. 19-34; Márk X. 46—52; Luk. XVIII. 35—43.

Juk. VII. 1 s köv.; XIV. 1. s köv; XIX. 11. s köv. Luk. III. 7—17, összehas. Máté III. 7—12-vel nehézséget teremt. Lehetséges, hogy itt visszaható hatás forgott fenn, mint sz. Jeromos hiszi, hogy ilyen sok fordult elő. Praef. in evang. ad Dómat. Luk. XIX. 20 és Máté XVIII. 11. viszont más példái a Lukács Mátét interpoláló eseteinek. H. ö. még Luk. IX. 57—60 és Máté VIII. 19—22. Végre a kísértésről szóló két elbeszélés Máté IV. 1—11; Luk. IV. 1—13. nagyon hasonlít egymáshoz.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Példák: Máté IX. 27—34, 47 s köv; XIII. 24—35; XVII. 24—27; XVIII. 10—35; XX. 1—16; XXL 17—22; XXII. 34-40; XXV. 1—13, 31—48; XXVI.

nál; érthetetlen lenne, hogy Lukács, ha ismerte Mátét, mindig megszakította volna a nagy beszédeket, melyeket az utóbbinál olvashatunk.

Lukács, igaz, egész sorát idézi fel a 1 o g i á k n a k, melyeket nem találunk meg Márknál; de e 1 o g i a megismeréséhez nem azon mód révén jutott, melyet Máténál találunk. Tegyük hozzá, hogy a gy ermekkor legendáiban és a genealógiákban mi közös sincs a kérdésben forgó két evangyéliomban. Miként tette volna ki magát Lukács derült kedélylyel e kézzel fogható ellenvetéseknek? Ez arra enged következtetni, hogy Lukács nem ismerte ami Máténkat; és tényleg ama irodalmi kísérletek, melyeket előszavában említ, az apostolok tanítványainak neveit viselhették; azok közül egy sem viselt oly nevet, mint a Mátéé, mert Lukács határozottan megkülönbözteti az apostolokat, az evangyéliumi történet tanúit és szereplőit\* és a hagyomány szerzőit, kiadókat, akik nem tettek egyebet, mint iratba foglalták a hagyományt a saját felelősségökre és veszélyökre anélkül, hogy arra valami különös czimök lett volna."

A Márk könyve mellett bizonyára még más hasonnemű elbeszélések is,4 amelyekből szintén bőven merített, feküdtek a Lukács asztalán. A IX. 51-től a XVIII. 14-ig menő hosszú részlet például valamely megelőző forrásból van merítye, mert abban nagy a zavar. Lukács ennél jobban tud írni, midőn csupán a szóbeli hagyomány után indul. Kiszámították, hogy a Lukács szövegének egyharmad része nincs meg sem Márkban, sem Mátéban. Néhány reánk nézve elveszett evangyéliom, melyekből Lukács merített, igen pontos részleteket tartalmazott: «azok, akikre a torony szakadt Siloamnál» (XIII. 4.) azok, akiknek vérét az ő áldozatukkal elegyítette Pilátus» (XIII. I.) Ez okiratok közül több nem volt egyéb, mint az ébionismussal erősen áthatott héber evangyéliomnak átdolgozása s ekként azok Mátéhoz közeledtek. Ez utón fejthetők meg Lukácsnak Mátéval analog részletei, melyek nem fordulnak elő Márkusban.<sup>5</sup> A kezdetleges logia legnagyobb részét megtaláljuk Lukácsban is, de nem a nagy beszédek formájában, mint ami Máténkban, hanem elmetsze, elvágva, különös körülményekhez fűzve. Lukács előtt nemcsak nem feküdt ami Máténk evangyélioma, hanem úgylátszik, hogy

<sup>6—13,</sup> XXVII. 29—31; XXVIII. 11 — 15, 16-20, főleg XIV. 22, XVI, 12. s a XX. 1—16. rész, mely oly jól felel meg a Lukácsnál uralkodó gondolatnak.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Au topta! kai hypdretai.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kathős paredosan. ·

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Epecheirétan.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Luk. I. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Például a Capharnaumi centurió Máté VIII. 5 s köv; Luk. VII. I —10; a lakziról szóló példázat Máté XXII. 1 s köv; Luk. XIV. 15 s köv. Az elveszett juh Máté XVIII. 12—14, Luk. XV. 4—7.

nem használt egyetlen gyűjteményt sem a Jézus beszédeiből, ahol a maximák nagyarányú egymásutánja, melyeknek beiktatását Máténál kimutattuk, már megállapítva lett volna. Ha volt is nála több ilyen gyűjtemény, azokat mellőzte. Másfelől Lukács olykor a héber evangyéliomhoz közeledik, főleg azon helyeken, ahol az utóbbi Máté fölött áll. Lehet, hogy a héber evangyéliomnak egy görög fordítása volt a kezei között.

Lukács tehát Márkkal szemben ugyanazon állást foglalja el, melyet Máté elfoglal ugyancsak Márkkal szemben. Mindketten többékevésbbé a héber evangyéliomból eredő okiratokból kölcsönzött toldatokkal bővitették ki Márkust. Hogy e számos toldást, melyeket Lukács a Márkkal közös alapból merit s amelyek nincsenek meg Mátéban, megfejthessük, a szóbeli hagyománynak is tág helyet kell szorítanunk. Lukács teli marokkal dúskált e hagyományban; abból merített; azt oly mértékben méltányolta, mint az evangyélmi történetet tárgyazó kísérletek számos szerzője, akik előtte éltek. Lelkiismereti aggálylval iktatta-e szövegébe saját találmányit elbeszéléseit, hogy Jézus művére oly irányt erőszakoljon, melyet ő igaznak tartott? Bizonyára nem. A hagyomány maga sem cselekedett volna másként. A hagyomány collectiv munka, mert a közszellemet fejezi ki; de mégis kellett lenni valakinek, aki legelőször ejtett ki egyegy szép szót, egy-egy jellemző anekdotát Lukács gyakran volt ez a valaki. A logia forrása kiszáradt s az igazat megvallva, mi azt hisszük, hogy Syrián kívül, nem is bugyogott az soha valami bőven.<sup>2</sup> Ellenben az a g a d a teljes szabadsága jelentkezik abban a jogban, melyet Lukács igénybe vesz, hogy okiratait átdolgozza a saját ízlése szerint, hogy elvágjon, közbeszurjon, áthelyezzen, egybevessen a maga módja szerint, csakhogy az általa legjobbnak tartott beosztást megteremtse. Egyetlen egyszer sem mondja azt magának: «Ha az az igaz történet, mit ez írt, úgy nem szólhat az akként, mint amaz. Az igaz anyag előtte semmi; az eszme, a dogmatical és az erkölcsi czél minden. Hozzátenném még: az irodalmi hatás. Eképp lehetséges, hogy az, ami őt arra indította, hogy a 1 o g i á n a k előtte megállapított kötegelt elne fogadja, nála finom ízlésének aggályoskodására vezetendő vissza, mely mellett a csoportosításokat mesterségeseknek

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hilgenfeld p. 24, 26, 27, 29, 36, főleg a p. 18, 3—8 sor részlete. Has. össze még az ébionita evangyéliom egy részletét *ibid.* p. 33, 18—19. sor, Luk. I. Részével. L- alább.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A *logia* között nincs egyetlen egy sem, melyen a syr kinyomat erősen meg ne látszanék. Például a syr háztető Máté X. 27., Luk. XII. 3; kép, melynek nincs értelme sem Kis-Ázsiában, sem Görögországban, sem Itáliában, még Antiochiában sem. A lapos tetők véghatára az Orontes beömlése. Antiochiában már lejtős tetők vannak.

és kissé esetleneknek találta. Mi sem hasonlítható össze azzal az ügyességgel, melylyel megmetszi a megelőző gyűjteményeket, alkot kereteket e szétbomlott 1 o g i a számára, beállítja, beilleszti, mint kicsiny gyémántokat a bájos elbeszélésekbe, melyek azokat kihívják, azokra reá vezetnek. A rendező művészete sohasem ment még ily messzire. Természetes azomban, hogy a szerkesztésnek módja Lukácsnál — mint Máténál és általában a másodkézből kikerült s megelőző írott okmányok után mesterségesen összeállított valamennyi evangyéliomnál — ismétlésekre, ellenmondásokra, összefüggéstelenségekre vezet, egymással össze nem illő okiratok miatt, melyeket az utolsó kiadó összeforrasztani igyekszik.¹ Márk az egyedüli, aki kezdetleges jellege folytán, e hibába nem esett s ez bizonyít legjobban eredetisége mellett

Kimutattuk másutt² azokat a tévedéseket, melyeket a helyek távola követett el a római evangyélistával. — Az ő exegesise a Septantén nyugoszik, melyet legnagyobb tévedéseiben is híven követ.³ A szerző nem született zsidó, ő bizonyára csakis a nem zsidók számára irt Palestina geográfiáját s a zsidó szokásokat csupán felületesen ismeri;¹ mellőz mindent, ami a nem israelitákra érdektelen⁵ és felhoz részleteket, melyek egy palestinai előtt jelentéktelenek.¹¹ Jézusról adott geneologiája azt mutatja, hogy oly emberek számára irt, akik nem könnyen férhettek hozzá, hogy azt a bibliai szöveggel birálólag egybevethessék.² Enyhít olyanon, ami a keresztyénségnek

- <sup>1</sup> H. 5. Luk. V. 29-30 és XV. 1—2; IX. 45. és XVIII. 34; IX. 46. és XXII. 24; X. 16 és IX. 48; X. 25 és XVIII. 18; XI. 33 és VIII. 16; XII. 2 és VIII. 17; XIV. II és XVIII. 14. Lásd főleg a IX. 50 és a XI. 23 közötti ellenmondást. Mint összefüggetlen részeket lásd Luk. IV. 23. tekintettel arra, hogy megelőzőleg Capharnaumról volt szó.
- Jézus élete p. LXXXIII. és köv. E tévedések közül nehányat túloztak. Lysaniasra vonatkozólag lásd Mént. de l'Akad. des iuscr. t. XXVI. 2 r. A templomnak szerepeltetése oratórium gyanánt az Apoc. XI. 1. versében találhatja indokát. Az Emausra vonatkozó részt azonban semmiféle topographicus föltevés mellett sem lehet igazolni. L- Antikrisztus p. 301—302. jegyz. Kulonia hat kilométerre van Jerusalemtől (Guerin Palest. I. p. 259); már pedig 60 stadion tiz kilometer. A Sinaiticus Hekatoa hexékonta apologeticai igazítás. Jóanna (Luk. VIII., XXIV. 10) bajosan szerepeltethető nőnévnek. Lukács V.
- 19. verse cseréppel födött s ekként lejtős háztetőt tételez fel szórakozottságból. A lapos tetők mindig terrasz alakúak.
  - <sup>3</sup> Csel. XIII. 41. (h. ö. Habakuk 1, 5.)
  - <sup>4</sup> Luk. XVII. 11.
  - <sup>5</sup> Például, Jézus és a fariseusok hosszas vitái, Márk. VII. 1—23.
  - <sup>6</sup> Luk. IV. 31; XIX. 29; XXII. 1.
- <sup>7</sup> így a Bibliába vetett egyetlen pillantásból meggyőződhetett volna kiki, hogy Salathiel Jechoniásnak volt a fia (1 Kron. III. 17; Máté 1, 12) és nem a Nérié (Luk. III. 27.)

zsidó eredetére mutat és bár Jerusalem iránt gyöngéd vonzalmat táplál szívében, <sup>1</sup> a Törvény csupán, mint emlék szerepel nála.

A szellemet tehát, mely Lukácsot sugalmazta, sokkal könnyeben határozhatiuk meg, mint a Márk s a Mátéról elnevezett evangvéliom szerzőjének a szellemét. A két utóbbi evangvélista semleges álláspontot foglal el az egyházat szaggató pártviszályokkal szemben. Pálnak és Jakabnak párthívei egyaránt elfogathatták volna azokat Lukács ellenben Pálnak a tanítványa, bizonyára mérsékelt, türelmes tanítvány, aki Pétert, sőt még Jakabot is tiszteli, de aki határozott pártállást foglal el a pogányoknak a publicanusoknak, a mindennemű bűnösöknek és hereticusoknak az egyházba leendő felvétele mellett. Nála találjuk meg ez irgalmas parábolákat a jószívű samaritánusról, a tékozló fiúról, az eltévedt juhról, az elveszett drachmáról,2 melyekben a megtérő bűnös majdnem a sohasem botlott igaz fölé van helyezve.<sup>3</sup> Lukács ebben bizonyára a Jézus felfogását osztja; de nála ez előítélet pártállás, vallott eszme. Legvakmerőbb sakhuzás nála: a Kálváriái latrok egyikének a megtérése. — Márk és Máté szerint a két gonosztevő szidalmazta Jézust. Lukács az egyiket jó indulatunak festi: «Mi méltán bűnhődünk; de ez itt igaz ember! . . .» Jézus viszonzásul megígéri neki, hogy még az nap vele leend a paradicsomban.<sup>4</sup> Jézus még tovább is megy: imádkozik hóhéraiért, «akik nem tudják, mit cselekesznek.» Mátéban<sup>5</sup> Jézus ugylátszik roszindulatot táplál Samária iránt s azt ajánlja tanítványainak, hogy kerüljék el a samaritanusok városait épugy, mint a pogányok közé vezető utat Lukácsnál ellenben Jézus sűrűn érintkezik a samaritanusoklcal, magasztalólag beszél róluk.'1 A Samariába történt utazással kapcsolatosan egész sor oktatást és elbeszélést hoz fel Lukács. Jézust nem Galileában fogatja el, mint Márk és Máté, de sőt egy galileaellenes és zsidóellenes iránynak hódol, mely még erőteljesebben lép fel, mint a negvedik evangvéliomban. Sok más tekintetben Lukácsnak evangyélioma némileg a közvetítőt játsza a két első és a negyedik evangyélium között, mely ugylátszik azokkal eleinte semmi közösülő vonással sem bírt<sup>7</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Luk, XIV, 41 44; XXIII, 27—30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A XV. és XVII. részek, ahol Lukács eredetisége a legjobban domborodik ki. E példabeszédek közül Mátéban csak is az eltévedt juhról szóló van meg, még ez sincs úgy kiszínezve.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jézus élete p. LXXXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Luk. XXIII. 39-43.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Máté X. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Luk. IX. 51-56; X. 33; XVII. 16. H. ö. Ján. IV 9; köv.: VIII. 48; Csel. VIII. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>L. Jézus élete 13. kiad, függelék.

Alig találunk tőle eredő anekdotát, parábolát, melyet az irgalomnak e szelleme és a bűnösökre való hivatkozás át nem lengne. Jézusnak<sup>1</sup> egyedül álló kissé kemény szavai nála türelemmel és elnézéssel teljes példázattá változnak át. A terméketlen fát nem kell azonnal kivágni, a jó vinczellér szembeszáll urának haragjával és arra kéri őt, engedje meg, hogy a szerencsétlen fa körül a földet megtrágyázhassa, mielőtt azt végleg elitélné.<sup>2</sup> Lukács evangyélioma kiválóan a kegyelemnek és pedig a hit által megszerzett kegyelemnek az evangyélioma. «Nagyobb öröm van a mennyben egy megtérő bűnösön, mint kilenczvenkilencz igazakon, kik nem szűkölködnek a megtérésben.»<sup>3</sup> Az embernek Fia nem azért jött, hogy a lelket elveszejtse, hanem hogy azokat megmentse.»<sup>4</sup> Minden elcsavarás jó neki, ha azzal az evangyéliom történeteit az igazolt bűnösök történeteivé gyúrhatja át. Samaritanusok, publicanusok, centuriók, bűnös asszonyok, jóakaratu pogányok, a pharisaismusnak minden lenézett embere mind cliensei. Azon eszme, hogy a keresztyénségnek az egész világ számára vannak kegyelmi eszközei, nagyon is az övé. A kapu nyitva áll; mindenki áttérhet. Nincs szó többé a Törvényről, egy új hódolat, Jézusnak cultusa lép annak helyébe. Itt a sainaritanus tesz jót, mialatt a pap és a levita közönyösen mennek tova.<sup>5</sup> Ott, a publicanus az ő alázatossága által igazoltan lép ki a templomból, mialatt a kifogástalan, de gőgös fariseus még bünösebben távozik el onnan.6 Másutt, a bűnös asszony magasztalást arat szeretete folytán a Jézus iránt és a gyöngédség rendkívülijeiéiben részesül.<sup>7</sup> Ismét másutt, a publicanus Zakéust Ábrahám fiává avatja pusztán azon szorgossága, hogy látni akarta Jézust.8 A kegyelemnek könnyű osztogatása mindig a legbiztosabb eszköze volt a vallások sikerének. «Még a legbünösebb embert is, mondja Bhagavat, ha imádattal járul elém és hozzám fordul könyörgéseiben, jónak kell tartanunk.»<sup>9</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Márk XI. 12-14, 20 21; Máté XXI. 18—20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luk. XIII. 6—9. Itt valószínűleg egy utalással van dolgunk a zsidókra, akiket Jézus meddőn hagyott vissza, de akiket az apostoli prédikálás meg fog javítani talán.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Luk. XV. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Luk. IX. 50 (eredetisége kétes): de Luk. XIX. 20, bizonyos és ugylátszik a Máté XVIII. 11-be interpoláltatott.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Luk. X. 30 s köv. A Lukács-féle elbeszélés mögött a trilógia rejtódzhetik: a cohen, a levita, az israel. Luk. israel helyébe: «samaritanust tesz. Has. ö. az *aMhos israfiitést* (Ján. I. 48). aki se nem cohen, se nem levita.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Luk, XVIII, 10 és köv,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Luk. VII. 37. köv.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Luk. XIX. 1-10.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Bhagavadgita H. 30. Olv. az egész részt, hogy megérthessük, miként a rituálissal megterhelt vallások nem rendelkeznek csupán egy eszközzel arra, hogy a vak cselekedetek terhét lerázzák magokról, ez pedig az egységes cul-

Lukács ehhez az alázatot is csatolja. «Ami az emberek szemében dicsőséges, utalátos az az Isten előtt»' A hatalmast lefogják taszítani trónjáról; az alázatost felemelik,-' ime ez nála a Jézus által keresztül vitt forradalomnak összes eredménye. Már pedig a gőgös: a zsidó, aki büszke arra, hogy Ábrahámnak sarja; az alázatos a pogány, aki nem huzakodik elő őseivel és azt, ami, a Jézusba vetett hitének köszöni egyedül.

E nézetek teljesen összevágnak a Pál nézeteivel. Pálnak bizonyára nem volt evangyélioma abban az értelemben, melyet mi e szónak adunk.<sup>3</sup> Pál nem hallotta Jézust' és a közvetlen tanítványokkal való érintkezéseiben szándékosan túlzó tisztelettel lép fel.<sup>5</sup> Igen kevésszer találkozott velők, a hagyományok központjában, Jerusalemben alig töltött nehány napot. Aligha hallott beszélni valamit logiáról, az evangyéli mi hagyományból csupán töredékeket ismert. Megkell vallanunk, hogy e töredékek jól összeillenek azzal, amit Lukácsban olvasunk. 11 Az úrvacsorának jelenete, amint azt Pál elmondja, egészen azonos, egy-két igen jelentéktelen részleten kívül, a harmadik evangyélioni jelenetével.<sup>7</sup> Lukács mindenesetre gondosan elkerül mindent, ami sérthetné a zsidó-keresztyén pártot és ellenvetéseket kelthetne fel, melveket elsimítani óhait; az apostolok iránt oly tiszteletet mutat, aminő őket csak megilletheti,8 de mindamellett fél, nehogy felette kizárólagos hely jusson nekik. Politikája e tekintetben a legmerészebb gondolatot keltette föl benne. A Tizenkettő mellett, saját felelősségére még hetven tanítványt vett fel,8 akiket Jézus oly missióval ruház fel, mely a többi evangyéliomokban a Tizenkettőnek van fentartva egyedül.

Ebben a Numeri azon fejezetét utánozta, ahol Isten, hogy Mózest égj fölötte súlyossá vált tehertől megszabadítsa, a kormánytus vagy a *gnózisa* oly elvnek, mely azt proclamálja, hogy ő egyben rítus és a rítusnak tárgya is.

- <sup>1</sup> Luk. XVI. 15. V. Luk. XIV. 7 s köv.
- <sup>2</sup> Luk. 1, 52.
- <sup>3</sup> «Az én evangyéliomom> (Róm. II. 16; XVI. 25; I. Cor. XV. 1; II. Cor. IV. 3; Gal. I. 11; II. 2) annyit jelent: «az én szóbeli hitterjesztésemnek a rendszere.» Ha valamely terméket ily typusnak kell vennünk, a minőt Pál ért, ez a rómaiakhoz irt levél lenne. V. ö. Róm. Kelemen Ad Cor. I. 47. r.
  - <sup>4</sup> L. az apostolok p. 173.
  - <sup>5</sup> Gal. 1, 17. k.
- <sup>6</sup> Iren. III. 1—1; Tertull. *Adv. Marc.* IV. 5; Őrig. Euseb. H. E. VI. XXV. 6; Euseb. Π. E. III. IV. 8; sz. Jerom. *De viris ill.* 7.
- ' I. Cor. XI. 23—26; Luk. XXII. 17—20; Luk. X. 8; esthiete la paratithemena hyniin; I. Cor. X. 27: pan paratithemenon hymin esthiese.
  - <sup>8</sup> Λ Zebedeus fiait jellemző ambitiosus vonás eltűnt.
- <sup>9</sup> Luk. XI. 24; *kai heteróus hebdomekonta.* A codex Vaticanusban *hebdomekonla duó* áll. V. *Recogn.* II. 42; ál Kelem, honi. XVIII. 4.

zat egy részét, mely eddig egyedül Mózest illette meg, a népnek hetven véneire terjeszti ki. Hogy pedig a hatalomnak e megosztását és hasonlóságát észrevehetőbbé tegye. Lukács a Tizenkettő és a Hetven között osztja szét az apostoli utasításokat, melyek a logia gyűjteményekben egyedül a Tizenkettőhöz intézvék.\* A hetvenes illetve a hetvenkettős<sup>3</sup> szám különben a föld nemzeteinek számát is ielezhette, miként a tizenkettős szám az Israel törzsének felelt meg. Elterjedt vélemény volt, tényleg hogy Isten a földet hetvenkét nemzet között osztotta meg, minden nemzet élén egy angyallal.<sup>1</sup> E szám mythicus vala, Mózes hetven vénein kívül,5 ott volt a sanhedrinek hetvenegy tagja, a Bibliának hetven vagy hetvenkét fordítója. A titkos gondolat tehát, mely Lukácsot az evangyéliumi szöveghez oly nehezen kapcsolódó toldás fölvételére bírta, evidens. A Pál apostolsága törvényességének megmentéséről volt itt szó, arról, hogy ez apostoli méltóság a Tizenkettő hatalmával párhuzamosnak tüntettessék fel, hogy kimutattassék, mikép lehet valaki apostol anélkül, hogy a Tizenkettőkből való legyen, ami határozottan a Pál tana. A Hetvenen ördögöket űznek s ugyanazon természetfölötti hatalommal bírnak mint az apostolok.® A Tizenkettő egyszóval, nem merítik ki az apostolságot; az ő hatalmuk teljessége nem zárja ki azt, hogy e hatalommal mások is bírjanak . . . «és elvégre, siet hozzátenni Pálnak tudós tanítványa, e hatalom magában semmi, a fődolog, hogy nevünk, mint minden igaznak, beirattassék a mennyben.»<sup>7</sup> A hit minden; már pedig a hit Istennek adománya, aki azt annak adja, akinek akarja.8

Ily nézőpont mellett az Ábrahámidák kiváltsága igen csekélyre olvadt össze.<sup>9</sup> Jézus, akit övéi visszautasítottak, az ő valódi családját a pogányok között találta fel. Távoli vidékek népei (Pálnak pogányái) királyukul fogadják el őt, mialatt honfitársai, azok, akiknek természetes fejedelmök, tudtul adják neki, hogy mit sem akarnak tudni felőle. A szerencsétlenek! Ha majd a törvényes király vissza-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Numtri XI. 17, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luk. IX. 1—6; X. 1. s k.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> E két szám gyakran összezavarodik. H. ö. a *Septante-kal*·., melyek ál Aristeasnál hetvenkettőt tesznek ki.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Recogn. és Honi. 1. c. V. Cotelier jegyz. A Gén. X-ben hetven nép van felsorolva. V. Horapollon Hierogl. 1, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hasonlítsd össze: *Epistola Petri ad Jacobum* 1, 2. (az ál Kelemen-féle honiilia élén).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Luk. X. 17 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Luk. X. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Luk. XVII. 5; XXII. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Luk. VIII. 8—9; rész előfordul Máténak III. 7—10; Lukács innen vette talán.

tér, a halálra fogja vetni mindnyájokat.¹ A zsidók azt képzelték, hogy mivel Jézus közöttük ivott, evett, az ő utaikon tanított, kiváltságaikban mindig megfognak maradni. Tévedés! Az északnak és a délnek népei foglalják el a helyeket Ábraháin, Izsák és Jakabnak asztalánál, ők pedig majd a kapun kívül jajgatnak.² A zsidó nemzetet ért csapások élénk benyomása látszik meg minden oldalon, s e csapásokról azt tartja a szerző, hogy azokat azért érdemelte meg a nemzet, mert nem értette meg Jézust és küldetését Jerusalem érdekében.² A genialogiában Lukács nem a Juda királyaitól származtatja le Jézust. Dávidtól Salathiéllig a leszármazás az oldalágon megy végbe.

Más burkoltabb jelek is Pál iránti kedvező érzelmeket árulnak el. Bizonyára nem puszta véletlen, hogy miután elbeszélte, hogy a tanítványok közül Péter volt az első, aki Jézust Messiásnak ismerte el, nem hozza fel a hírhedt szavakat: «Te vagy Péter, és e kövön építem fel az én egyházamat,» szavakat, melyek már helyet kaptak a hagyományban.<sup>4</sup> A kanaáni asszony történetét, melyet a szerző bizonyára olvasott Márkusban, elhagyja,5 épen a kemény szavak miatt, melyeket Jézus mond, s amelyek az irgalomra irányuló czélzattal nem egyeznek meg teliesen. A komlóról szóló példázatot, mely ugylátszik, Pál ellen irányult, a hamis magvetőt, aki az igazi magvetők után halad és a tiszta gabonát konkolylyal hinti el,6 szintén elhagyja. Egy másik rész, melyben sérelmet véltek látni azon keresztyének ellen, akik felszabadították magokat a Törvény alól, el van csavarva és éle a zsidó-keresztyének ellen irányul.<sup>7</sup> Pál elveinek szigora az apostoli szellem felől még élesebben van kiszínezve, mint Máténál,8 s ami még nyomosabb: másutt a missionariusok kicsiny köréhez intézett szabályok itt a hívek közönségéhez intézvék. «Ha valaki én hozzám jön, és nem gyűlöli meg az ő atyját és az ő anyját, feleségét és gyermekeit, fivéreit és nővéreit, sőt a saját életét is, nem lehet az én tanítványom.» «Valaki nem mond le minden javairól, nem lehet az én tanítványom.» 10 És mind e lemondások után még ekként is kell szólani: «Mi csak is azt cselekedtük, amit cse-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Luk. XIX. 11—27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luk. XIII. 24 s k.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Luk. XIX. 43 —44; XXL 24; XXIII. 27 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Máté XVI. 17—19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Márk, VII. 24—30. V. Máté XV. 21—28.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Luk. XIII. 27. h. ö. Máté VII. 23. L. fent p. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Luk. IX. 62, X. 56 -60, előfordul Máténak VIII. 21—22; lehet azomban, hogy ez visszamenő hatása Lukácsnak Mátéra, 1. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Luk. XIV. 26; Máté X. 37, jóval szelidebb.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Luk. XIV. 33.

lekednünk kellett; haszontalan szolgák vagyunk.»<sup>1</sup> Az apostol és Jézus között nincs semmi külömbség. Az, aki hallgatja az apostolt, a Jézust hallgatja; az, aki megveti az apostolt, a Jézust veti meg és megveti azt, aki őt küldötte.<sup>2</sup>

Ugyanazon ihletett felfogással találkozunk a szegénységre vonatkozólag.<sup>3</sup> Lukács gyűlöli a gazdagságot, a tulajdonhoz való egyszerű ragaszkodást, úgy tekinti, mint valami bajt. Midőn Jézus a világra jött, nincsen számára hely a vendég fogadó házban;<sup>4</sup> a legegyszerűbb lények, marhák, juhok között születik. Legelső imádói a pásztorok.<sup>5</sup> Egész élete csupa szegénység.® A takarékosság képtelenség, mert a gazdag ember nem ér el vele semmit; a Jézus tanítványának nincs mit cselekednie a földnek javaival; le kell mondania mindenről, a mivel bir.8 A boldog ember: a szegény;9 a gazdag mindig vétkes; ő reá a pokol vár. 10 Jézusnak szegénysége absolut. 11 Istennek országa a szegényeknek örömünnepe leend; a társadalmi rétegek helyettesítése, új társadalmi osztályok uralomra jutása fog abban érvényesülni. A többi evangyéliomoknál a meghívott vendégek helyébe az utak mentén találomra gyűjtik össze az embereket; Lukácsnál a szegényeket, a bénákat, a vakokat, a sántákat, 12 a sorsüldözötteket hívják meg. Ez új országban többet ér, ha barátokat kiki a szegények között keres, még hamis utakon is, mintha kifogástalan gazda. 18 Nem a gazdagokat kell meghívni lakomáinkhoz, hanem a szegényeket, hogy azt, amit adunk, visszanyerhessük majd az igazak feltámadásakor, 14 vagyis az ezer esztendő uralma alatt. 15 Az alamizsna a legfőbb szabály, az alamizsna még a tisztátalan dolgokat is megtisztítja; a Törvény fölött áll.<sup>11</sup>'

Lukácsnak doctrinája, mint látjuk, a tiszta ebionismus a szegénységnek dicsőítése. Az ebionisták szerint Sátán, a világnak királya bírja tulajdonul a világot; annak javait alattvalóinak ado-

```
<sup>1</sup> Luk. XVII. 10.
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luk. X. 1b; Máté X. 40. nem oly erős.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. *Jézus élete* p. LXXXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Luk. II. 7. V. Justin Dial. cum. Tryph. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Luk. II. 8. s k.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Luk. II. 24. .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Luk. XII. 16—21.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Luk. VI. 30; XII. 13—15, 22 s köv. 33; XVI. 13; XVIII. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Luk. VI. 20—21.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Luk. VI. 24—25, XVI. 19—25. V. Jézus élete p. 181—182.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Luk. VIII. 2—3; IX. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Luk. XIV. 15. s k.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Luk. XVI. 1 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Luk. XIV. 12—14.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Apoc. XX. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Luk. XL 41.

mányozza.¹ Jézus a jövendő világnak a fejedelme. Résztvenni az ördöngős világ javaiban annyit tesz, mint kizárni magát e másikból. A Sátán esküdt ellensége a keresztyéneknek és Jézusnak; a Jézus országa ellen irányuló működésében a világgal, a fejedelmekkel, a gazdagokkal fog kezet. Lukács demologiája anyagias és bizar.\* Thaumathurgiájában szintén van valami a Márk anyagias durvaságából; félelmet kelt.³ Lukács nem ismerte e tekintetben Máténak szelidebb hangját.

Bámulatos népies érzelem, finom és megindító költészet, ezüst csillogásu léleknek csengő és tiszta hangja, valami nem földies és ami fenkölt nem engedik, hogy a foltokat, a többszörös logikai hiányokat, a feltűnő ellenmondásokat észrevegyük. A biró és az alkalmatlan özvegy.<sup>4</sup> a három kenyérért könyörgő barát,<sup>5</sup> a hűtlen sáfár, a tékozló fiú, a kegyelmet nyert bűnös asszony és több Lukácsnál, sajátos okoskodás a positiv szellemek előtt eleinte a bölcsészi elvvel és a szigorú erkölcsiséggel kevéssé megfelelőknek fognak feltűnni; ámde e látszólagos gyengeségek, melyek egy nő gondolatának szeretetreméltó gyengeségéhez hasonlítanak, az igazság erejével hatnak és felidézni képesek a Jézus beszédjének teljesen nőies menetét, majd elhaló, maid pihegő meghatott hangiát, melyet inkább a képzelet és az érzelem, mint az okoskodás vezetett Főleg a gyermekkori és a Passióról szóló elbeszélések árulnak el valóban isteni művészetet E pompás elbeszélések a bölcsőről, a pásztorokról, az angyalról, aki az alázatosaknak nagy örömöt hirdet, a menyből a földre száll alá e szegény emberek elé, hogy a jóindulatú embereknek a béke hymnnsát elzengje, azután az agg Simon, az ős Israel tiszteletre méltó személyesitője, kinek szereplése immár lejárt, de aki boldognak mondja magát, hogy ily magas kort élt, mert az ő szemei látták az ő népének dicsőségét és a nemzeteknek kijelentett világosságát és ez a kilenczven esztendős özvegy asszony, aki kibékülve hal meg — és ezek az annyira tiszta, annyira bájos énekek, Magnificat . . . dimittis... Gloria in excelsis... Nunc Be n edict us D o m i n u s Deus Israel..., melyek egy új liturgiának vetik meg az alapját; ez a pompás pastorale oda vetett könnyed vonásával a keresztyénség előoromzatára, mindez nagyon is a Lukács műve. A szegény emberiség fájdalmainak elaltatására még sohasem találtak ki bájosabb cantilenát.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Luk. IV. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luk. IV. 1 -13. (I. a 6, 13. vers saj átlagos voltát Máté IV. 1 s köv. verseivel szemben) 34—35; X. 18—19: XXII. 3. 53; XXII. 31—32. \*

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Luk. V. 8. és köv., 26; VII. 16; Vili. 25, 37, 45. és köv. '

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Luk. XVIII. 1. és köv.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Luk. XI. 5—8.

Lukácsnak a jámbor elbeszélések iránt érzett ízlése természetes hajlammal arra vezette őt, hogy Keresztelő János számára a Jézuséval azonos «gyermekkort» alkosson meg.' A hosszú időn át magtalan Erzsébet és Zakariás, a papnak látománya a tömjénezés órájában, a két anyának látogatása. Keresztelő János atyjának hymnusa olyanok. mint propyleumok a portions előtt, melyek a porticusra hasonlítanak s azt fővonásaiban visszaadják. Tagadhatatlan, hogy Lukács e kedves elbeszéléseknek magyára, melyek a keresztyén művészetnek legelső forrásai, nem azon okmányokban akadt, melyeket használt. Lukácsnak «gyermektörténeti» szaggatott, hebraismussal megterhelt irálya nem az előszónak az irálya. Sőt a műnek e része zsidósabb, mint a többi: Keresztelő János papi eredetű; a tisztálkodás, a körülmetélés rítusa pontosan be van tartva; Jézus szülei minden esztendőben zarándok útra kelnek;<sup>2</sup> számtalan anekdota teljesen zsidó izű.<sup>3</sup> Figyelemre méltó vonás, hogy Máriának szereplése, mely Márkban semmi, lassanként oly arányban nőtt és emelkedett, amint eltávolodott Judeától és amint József atyai szereplését veszejti. A legendának szüksége van reá és hosszasan kezd beszélni felőle. Nem tudta elképzelni, hogy az az asszony, kit Isten arra választott ki, hogy a sz. lélek által megtermékenyítse, közönséges asszony legyen; ő az, aki az evangyélium történetnek egész részei mellett kezeskedik; 4 szereplése az egyházban naponként nőtt és izmosodott.<sup>5</sup>

Gyönyörűek és szintén kevéssé történetiek a harmadik evangyéliomnak sajátos elbeszélései Jézus szenvedései halála és feltámadása felől. Könyvének e részében majdnem teljesen mellőzte Márkust és más szövegeket követett Lukács. Ebből egy a Máténál is legendaszerűbb elbeszélés állt elő. Minden túlozva van abban. A Gethsemani jelenetet" az angyallal, a vérverejtékkel, a levágott fül meggyógyitásával toldja meg. A megjelenés Herodes Antipas előtt tisztán az ő találmánya. Jerusalem leányainak gyönyörű episódja, mely azon rendeltetéssel bírt, hogy a népet úgy állítsa oda, mint amely a Jézus halálában ártatlan és annak egész gyülölségét az előkelőkre és a főnökökre vesse vissza, az egyik gonosztevő megté-

Jakab Protevangyélioma és a Mária születéséről szóló evangyéliom ugyanazon nagyzó s terjengő eljárást követik, midőn Máriának, a Jézus anyjának születését leírják.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luk. II. 41. '

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> így Luk. II. 42 s köv. A zsidók mindenkor kedvelték a csoda gyermekeket. Joseph. Vita 2. '

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Luk. II. 19, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Luk. I. és II. R. (h. ö. Máté I. és II.) Csel. 1, 14; Justin Dial. cum. Tryph. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Luk. XX. 36—46.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Luk. XXIII. 27—30.

rése, 1 Jézusnak Ezsaiás LIII. 12. verséből vett könyörgése hóhéraiért' öntudatos toldások. A kétségbeesés magasztos kiáltása: helvébe. elohi lamina sabacthani melv Jézus istensége felől alkotott eszméknek nem felelt meg többé, egy nyűgödtabb lép: «Atyám, a te kezeidbe ajánlom lelkemet.» Végül a feltámadt Jézusnak élete egy minden izében mesterséges terv szerint van elbeszélve. részben a héberek evangyéliomának megfelelően,4 mely szerint e síron túli élet csupán egy napig tartott és mennybemenetellel végződött, melyről Márk és Máté egy szót sem szólnak.<sup>5</sup>

Lukács evangyélioma tehát egy módosított, kiigazított s már a legenda útjára mélyen beletévedt evangyéliom. Miként ál Máté, Lukács is simít Márkuson, megelőzve az ellenvetéseket,elnyomva a valóságos vagy látszólagos ellenmondásokat,' mellőzve a többékevésbbé boszantó vonásokat, a közönséges, túlzott vagy jelentéktelen részleteket.\* Amit megnem ért, mellőzi vagy ügyesen elkerüli. Megindító és finom vonásokat csatol. Keveset eszel ki, de sokat módosít. Az esthetikai átdolgozások meglepők. A Máriáról és nővéréről, Mártháról szóló rész bámulatra méltó dolog; elragadóbb tiz sort még toll sohasem vetett papírra'l A «drága kenetes» asszony szerepeltetése szintén kitűnő. Az emausi tanítványokról szóló elbeszélés¹ egyike a legfinomabb, a legárnyalatosabb elbeszéléseknek, melyet nyelv felmutathat.

Lukács evangyélioma irodalmi tekintetben a legmagasabb színvonalon áll az evangyéliomok között. Erőtől duzzadó és szelíd, okos, mérsékelt, józan és az okszerűtlen dolgokban eszes szellemet lehel itt minden. Az ő túlzásai, valószínűtlenségei, következetlenségei a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Luk. XXIII. 39—43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luk. XXIII. 34. E vers nincs meg a Vaticanus s nehány más kéziratban. A *Sinaiticus-ban* megvan, Ireneus ismerte. V. *Act.* VII. 60. (L. *Anti-krisztus* p. 60. 1. jegyz.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Luk. XXIII. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. *Apostolok* p. 33 jegyz.; 36—37 jegyz.; 52, 6. jegyz. 54—55.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A hős rnomiseto toldása Luk. III. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cu én tethrammenos. IV. 16.

<sup>8</sup> így mellőzi Márkból a folytonos evést (Márk III. 20; V. 43; VI. 31) a főaljat, melyen Jézus aludt a tavon (Márk V. 38). A Színváltozás fehér ruháinak leírásánál nem szerepelnek e szavak «melyhez hasonló fehérséget a kallózó (Márk IX. 2) nem csinálhat.»

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> így a fügefa anekdotáját, mely Márk XI. 12—14; 20—21. és Máté XXI. 18—20. érthetetlen, Luk. XII. 6—9. bájos parabolája helyettesíti.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> P. o. Luk. XXII. 61. Jézus tekintete.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Luk. X. 38—42.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Luk. VI. 37 és köv.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Luk, XXIV, 13—35.

parabola természetéhez alkalmazkodnak s ez képezi varázsukat Máté kidomborítja Márkusnak kissé száraz vonásait; Lukács ennél tovább megy, ő ir, a szerkesztés iránt valódi érzékkel bir. Könyve egy egymásba folyó, egyaránt¹ héber és hellen elbeszélés, melyben a drámai idegrázó jelenetek s az idyllicus derű váltakozva fűződnek egymáshoz. Itt minden mosolyog, minden sir, minden dalol; mindenütt könnyek és hymnusok; az új nép hyranusa az, az Isten országában élő alázatosak és szegények h o s a η n á j a. Istenfélő, gyermekies, örömtől, lelkesedéstől duzzadó szellem, a tisztán, eredeti formájában megmaradt evangyéliomi szellem hasonlithatlan bájjal vonja be az egész legendát A szakadárságnak még lehellete sem érzik ki a sorokból. Sehol egy szemrehányás, sehol egy kemény szó a régi kizárt nép ellen; nem elég büntetés-e már reá nézve a kizárás? A legszebb könyv ez, mely valaha létesült e nemben. A gyönyört, melyet a szerző a mű megírásában érzett, sohasem fogjuk megérteni eléggé.

A harmadik evangyéliomnak történeti értéke bizonyára kisebb, mint a két első evangyéliomé. Mindamellett, egy figyelemre méltó tény, mely világosan mutatja, hogy a synoptikus evangyéliomokból valóban a Jézus beszédeinek a visszhangja szól hozzánk, nyomul előtérbe, ha a Lukács evangvéliomát az Apostolok cselekedeteivel hasonlítjuk össze. Mindkettőt egyazon kéz irta. Már pedig olvassuk csak el Jézusnak beszédeit az evangyéliomban és az Apostolok beszédeit a Cselekedetekben: a külömbség Amott a legnaivabb fesztelenség bája; itt (a Cselekedetek beszédeit érteni, különösen az utolsó részekben) bizonyos rhetorica, mely olykor olykor igen rideggé fajul. Honnan származhatik e külömbség? Kétségkívül onnan, hogy e második esetben, Lukács maga csinálja a beszédeket, mialatt az első esetben a hagyomány után indul. Jézus beszédeit leírták még Lukács előtt; az apostolokét nem. Figyelemre méltó következtetés vonható le különben azon elbeszélésből, mely szerint Pál apostol által a Korintusbeliekhez intézett első levelében foglalt Úrvacsora jelenetét megírja.<sup>2</sup> Ez a legrégibb írott evangyélmi szöveg (a Korintusi első levél 57-ből való;) már pedig e szöveg igen megegyezik a Lukács szövegével.<sup>3</sup> Lukácsnak tehát megvan a maga értéke akkor is, ha Márktól és Mátétól elszakad.

Lukács áll utolsó fokán a czéltudatos szerkesztésnek, melyre az evangyélmi hagyomány fejlődhetett. Utánna csak is apocryph evangyéliomról beszélhetnünk, mely tisztán a priori becsempészésen

A bevezetés teljesen hellen stylusú (has. ö. például, a Dioscoridnak a gyógyszerről irt értekezése előszavát); a mű többi részében a szerző által használt okiratok adják meg a héber színezetet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. Cor. XI. 23 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I... fent.

és kidolgozáson alapszik, anélkül hogy új okiratokból merítene. Látni fogjuk később, hogy a Márk-, Lukács-, ál Máté-féle szövegek sem elégítették ki a keresztyén vallásosságot és hogy egy ríj evangyéliom születik meg, mely azon igénynyel lép fel, hogy azokat túlszárnyalja. Feladatunk leend majd kimutatni, hogy az evangyélmi szövegek közül egyiknek sem sikerült elnyomnia a másikat és hogy a keresztyén egyház, hitére támaszkodva, megtudott felelni ama rengeteg ellenvetésekre, melyeket sokféleségük szült.

## TIZENNEGYEDIK FEJEZET.

## A Domitian alatti üldözés.

A «kopasz Nérónak» szörnyűségei immár a borzasztónak határát érték el. 1 Dühöngés szállotta meg, de komor és öntudatos dühöngés. Düh kitöréseiben eddig nyugodt időközök is fordultak elő, az eszeveszett őrjöngés immár folytonos.<sup>2</sup> Bizonyos lázzal, ingerültséggel, mely úgylátszik, a római éghajlatnak volt a gyümölcse, párosult gonoszsága, az az érzelem, hogy katonai semmisége és hazug diadalmenetei révén nevetségessé teszi magát, engesztelhetlen gyűlöletet keltett benne minden becsületes, avagy értelmes ember iránt Mintegy vámpír, mely vadul rohanja meg a haldokló emberiség hűlő testét,3 nyilt harczot üzent minden erénynek. Megírni élettörténetét egy nagy embernek, bűntett számban ment, mintha az emberi szellem eltörlésére és arra törtek volna, hogy megfoszszák a lelkiismeretet saját szavától. Minden, ami kiváló volt, reszkedett; gyilkosságok és száműzetések töltötték be a világot<sup>1</sup> Becsületére válik ennek a szegény fajnak, hogy a megpróbáltatást túlélte anélkül, hogy megtört volna. A bölcsészet felismerte saját becsét és ereje a viharokkal szemben folytatott küzdelemben megizmosodott jobban, mint valaha. Hősies feleségeket, hű, odaadó férjeket, állhatatos vöket, hű rabszolgákat mutat fel e kor. Thraseának és Barea Soranusnak családja állott mindig az erényes ellenzék élén. Helvidius Priscus, (a fiú) Arulenus Rusticus, Junius Mauricus, Senecion, Pomponia Gratilla, Fannia, a nagy és erős telkeknek egész társasága fejtett ki ellentállást minden remény nélkül. Epictet mindennap ismételte előttük komoly hangján: «Tüij békén és tanulj lemondani. Fájdalom, te nem fogsz reá bírni engem annak bevallására, hogy valami

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tacit. Agric. 44; Plin. Paaég. c. 9S.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tacit. Agric. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Juvenal IV. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tacit. *Agric. 2, 44, 45, 82; HM. I. 2; Plinius, Ltvelei I. 5; III. II; VII.* 19, 33; IX 13; Sueton *Dóm.* 10; Dio Cass. LXVII. 3. s köv. 13.

rossz vagy. Anytus és Melitus megölhetnek engem, de nem árthatnak nekem.»<sup>1</sup>

Nagy tisztességére vall a bölcsészetnek és a keresztyénségnek, hogy Domitian alatt ép úgy, mint Néró alatt együttes üldözést szenvedett Miként Tertullián mondja,<sup>2</sup> annak, amit az efféle szörnyek elitélték, valami kiválónak kell lennie. A gonoszság betetőzésére vall a kormányzatban az a vonás, hogy a jónak, még leglemondóbb formájában sem enged élni. A bölcsész névvel ettől kezdve askéta gyakorlatok, különös életmód, köpeny viselése járt. E világi barátok, akiknek lemondásában tiltakozás rejlett a világ hiúságai ellen, voltak a legnagyobb ellenségei a caesarismusnak az egész I. század alatt. A bölcsészet, mondjuk meg az ő dicsőségére, nem egy könnyen veszi ki részét az emberiség hitványságából s a szomorú következményekből, melyeket e hitványság teremt meg a politikában. Mint a görög szabadelvű szellemnek örökösei, a római korszaknak stoikusai erényes demokratiákról álmodoztak oly időben, mely egyedül a zsarnokságnak kedvezett<sup>3</sup> A politikusok, akiknek elve: hogy a lehetőség határai között maradjanak, természetesen erős ellenszenvet táplálnak az ilyen irányú gondolkodással szemben. Már Tiberius sem állhatta ki a bölcsészeket Néró (66-ban) elűzte ezeket az alkalmatlan embereket, akiknek jelenléte örökös szemrehányás volt az ő élete ellen.<sup>4</sup> Vespasián (74-ben) sokkal okosabb volt, hogysem így cselekedjék. Az ő fiatal dynastiáját naponként bontogatta a republicanus szellem, melyet a stoicismus tartott fenn. Ó tehát pusztán a védelemre szorítkozott s óvintézkedésekhez nyúlt az ő leghalálosabb ellenségei ellen.

Domitiannak ahhoz, hogy a tudósok üldözésére adja fejét, egyedül saját gonoszságára volt szüksége. Az olvasott embereket már korán kezdte el gyűlölni,¹ minden gondolat hallgatólagos elítélése volt az ő bűneinek és középszerűségének. Utóbb nem tudta már fékezni magát A senatusnak egy határozata kiűzte a bölcsészeket Rómából és Itáliából.<sup>6</sup> Epictét, Dió Chrysostomos, Artemidoros el-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Manuel, c. 1, 5, 21, 53. stb.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Apolog. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Maternus példája. Dio Cass. LXVII. 12. Olv. főleg Philostrat. Apollonius

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ez nem szabályszerű edictum utján történt, mint Philostrates elhitetni akarná.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Plin. Paneg. 95, 1; Tacit. Agric. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Dio Cass. LXVII. 13; Tacit. Agric. 2; Sueton Doni. 10; Plin. Levelek III. 11; Paneg. Aulus Gellius XV. 11; Arrián Emiik EpictfirSl IV. 1; Lucián Peregrinus 4, 18; Philostrat. Apoll. VII. 1, 4; A sophist Hete 1, 7; Suidas e szónál: Dometianoss Euseb. Chron. Domit. 9. és 13. éve. Azon nézet, hogy a bölcsészeket kétizben űzték volna ki, Eusebius tévedésén alapszik.

távoztak. A bátor Sulpicia<sup>1</sup> felmerte emelni szavát a száműzettek érdekében és jóslatszerű fenyegetéseket mert intézni Domitianhoz. Plinius csoda által kerülte ki a vérpadot, melyet műveltsége és erénye révén kiérdemelt<sup>2</sup> Az Octavia darab, melyet e tájt írtak, a méltatlanság és a kétségbeesés éles hangján tör ki a helyzet ellen:<sup>3</sup>

Urbe est nostra mitior Aulis, Et Taurorum barbara tellus: Hospitis illic caede litatnr Numen superum; cívis gaudet Roma cruore.

Nincs abban csodálni való, hogy ez iszonyatos dühöngések csapása a zsidókra és a keresztyénekre pattant vissza. Egy körülmény kikerülhetlenné tette a harezot: Domitian ugyanis, Caligulának őrültségét utánozva, isteni tiszteletre vágyott A Capitolra vezető utón egész nyájakat hajtottak fel, hogy feláldoztassanak; a császári iroda kiadványainak élén e formula állott: Do minus et Deus n os ter.4 Olvassuk csak el azt az émelyítő élőbeszédet, melylyel az akkori idők egyik legjobb szellemi ereje. Quintilián vezeti be köteteit másodnapra, midőn a Domitiantól adoptált örökösöknek, Flavius Clemens fiainak nevelésére nyert megbízást:> «... És immár, ha a reám 'nehezedő feladat alatt maradnék, ez annyit tenne, mint meg nem érteni a mennyei becsülésekben rejlő tiszteletet Mily aggódó szorgosságot kell kifejtenem mindenben, hogy a censorok legszentebbjének helyeslését kinyerjem! Mily figyelmet kell majd tanúsítanom a tanulmányokban, nehogy az ékesszólásban s a többi tudományokban anynyira kiváló fejedelem várakozásában csalatkozzék! Nincs mit csodálkoznunk azon, hogy a költők, miután segítségül hívták a múzsákat munkájok kezdetén, könyörgő szózatukat megújítják, midőn a nehéz részekhez jutnak el művökben . . . Megfogják tehát bocsátani nekem is, ha segítségül hívom az összes isteneket és első sorban azt, aki kegyesebb hajlamot mutat, mint bármely más istenség tanulmányaink iránt — Lakozzék tehát bennem a génius, hogy megtudjak felelni azoknak a teendőknek, melyeket reám bíztak; támogasson engem szakadatlanul; tegyen azzá, aminek tartottak.»<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Satira Wernsdorfnál stb.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plin. Lev. III. 11; VII. 27; Paneg. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Utolsó vers.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sueton Dóm. 13; Dio Cass. LXVII. 16; Plin. Paneg. 11; sz. Jeromos Krón. Dom. 6. éve; Aurél. Viktor Caes. XI. 2; Oros. VII. 10; Philostrates Ápolt. VII. 24, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Quintil. *Inti. órai.* IV. praef.

Íme ilven hangot használ egy «istenfélő» ember e korszakban. Domitian, mint minden hypokrita fejedelem, a régi cultusoknak szigort! fentartójaként lépett fel. 1 E szó impietas főleg az ő uralkodásától kezdve nyert általában politikai jelentőséget<sup>2</sup> és felségsértés számba ment. A vallási közönyösség és a zsarnokság e réven elérkezett ahhoz a ponthoz, hogy a császár az egyedüli isten, akinek fenségét félték. Szeretni a császárt, ime ez a vallásosság; gyanúsítva lenni ellenzékieskedéssel avagy csupán közönynyel, ime ez az istentelenség. És ne higyjük, hogy a szó ennek folytán elvesztette volna vallási értelmét. A császár szeretete, tényleg eg}' oly szent rhetorikának tiszteletteljes adoptiojával járt karöltve, melyet egyetlen józan ember sem vehetett komolyan. Forradalmár volt, aki nem hajtott térdet e képtelenségek előtt, melyek az államszolgálat rontinjához tartoztak a forradalmár pedig: istentelen. A császárság e réven olyas orthodoxiához, hivatalos pedagógiához érkezett el, mint China. Elfogadni azt, amit a császár akart és pedig olyan látszólagos loyalismussal, minőt az angolok mutatnak fejedelmök és egyházuk iránt, ime ezt nevezték religió-nak<sup>3</sup> s ez az, ami a pius czimet szerezte meg az embernek.

Ily szellemi helyzetben és nyelv használata mellett a zsidó és a keresztyén monotheismusnak úgy kellett feltűnnie, mint a legnagyobb istentelenségnek. A zsidó és a keresztyén vallás egy legfelsőbb Istent imádott, melynek cultusa némileg a profán Isten rovására elkövetett lopás. Imádni Istent, annyit tett, mint vetélytársat állítani oda a császárnak; imádni más isteneket azokon kívül, kiknek törvényes védura a császár, még gonoszabb sértés számba ment. A keresztyéneknek, vagy inkább az istenfélő zsidóknak meg volt az a szokásuk, hogy elhaladtukban a templomok előtt,<sup>4</sup> többé kevésbbé látszó jellel fejezték ki tiltakozásukat; a csókvetést legalább teljesen elhagyták, melylyel a vallásos pogányok éltek, ha valamely szent épület előtt haladtak el.<sup>5</sup> A keresztyénség, az ő kosmopolita

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sueton *Dóm.* 4, 15; Martial VI. 10; VIII. 80; Dio Cassius LXVII. 1 Philostr. *Ápolt.* VII. 24; VIII. 25. Innen eredt épugy, mint kegyetlenségéből szigora a Vestales iránt. Sueton *Domitidn* 8. Plin. *Epist.* IV. 11; Philostratos *Ápol!* VII. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ifj. Plin. *Epist.* I. 5; *Pietas*, Quintiliánnál (III. VII. 2), ama gond, mely Domitiánnál egy templom építésre irányult a *gens. Flavia* részére. L. *asebeia* Philostratesnél, *Apollonius* IV. XLIV. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Quintilián *Instit.* IV. praef. Olv. főleg III. c. VII. hogy fogalmunk lehessen ama hihetetlen együgyüségekről, melyeknek betartását e kiválóan becsületes ember kívánja.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hoi nfous men hopantas aparnfsontai idontes. Carm. sib. IV. 26; Minuc Felix 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apulej. De magia 56. Plin. H. N. XVIII. 2.

és forradalmi elvével nagyon reá szolgált e czimekre: «az isteneknek, a császároknak, a törvényeknek, a szokásoknak, az egész természetnek ellensége.» A legjobb császárok sem fognak tudni kibontakozni mindig e sophismából és tudtokon, majdnem akaratukon kívül hitüldözőkké lesznek. Egy korlátolt és gonosz lélek, a minő Domitiánban lakozott, bizonyos pedantismussal és gyönyörrel vált azzá.

A római politika a vallási törvényhozás terén alapvető külömbségnek hódolt mindig. Hogy a provinciális ember saját vallását gyakorolja otthon a proselytismus szelleme nélkül, ebben a római államférfiak mi bajt sem láttak. Ha ugyan ez a vidéki ember Italiában s főleg Rómában akarta gyakorolni cultusát, a dolog már kényesebb alakot öltött; az igazi rómainak szemeit bántották e bizar szertartások és az időről-időre ismétlődő rendőri beavatkozások, hogy elsöpörjék azt, a mit ezek az aristokraták becstelenségnek tartottak. Az idegen vallások különben nagy vonzerőt gyakoroltak az alsó néposztályra, úgy, hogy ez áramlat elé gátat vetni mintegy állami szükségességnek látszott De a helyzetet egyszerre súlyossá tette az, hogy római polgárok, előkelő emberek otthagyták Róma vallását s e keleti babonaságokat követték. Ez már állami bűntett volt. A rómain nyugodott még mindig a birodalom. Már pedig a római csak is a római vallással volt teljes; reá nézve, ha valamely idegen etikushoz csapott át, e tény honárulás volt. Egy római polgár sohasem avathatta be magát a druidismusba.<sup>2</sup> Domitian, aki a latin Istenek cultusának újjá alakítójaként kívánt szerepelni,<sup>3</sup> nem szalajthatott el egy ily kitűnő alkalmat legfőbb öröme érdekében, mely a büntetésben állott.

Tudjuk egész bizonyossággal, hogy igen számosán, akik a zsidó szokásokat követték (a keresztyéneket sűrűn sorozták ez osztály közé), az istentelenség, vagy az atheismus czíme alatt<sup>4</sup> kerültek a bírói

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tertullian, Apolog. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sueton, Claud, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dio Cassius LXVII. 14; Brettius vagy Bruttius (?), kit Euseb. idéz Krón. p. 160 — 163, kiad. Schaene; Meliton Euseb. H.,E. IV. XXVI. 9; Hegesippos Eus. H. E. III. XX. 7; Tértül. Ápol. 5; Lactant. De mórt, persec. eh. 3; Euseb. H. E. III. 17, 18, 19, 20. R.; Theodoret De cura graec. off: serm. IX. r. (IV. p. 611—612. Paris, 1642.) Snip. Sev. II. 31; Oros. VII. 10. Chroa. pasc. p. 250. Paris, 1688. Mi azt hisszük, hogy római Kelemen levelének e kezdő szavai: Dia tas aiphnidious kai epalléious genomenas hfrnin sytnphoras kai periptőseii. (Ad Cor. I. 1. r.) a Domitian alatti hitüldözésre vonatkoznak. H. össze Bryennei Philothéus kiadásában a p. 104, 105, 107. újabban felfedezett részeket. Pliniusnak sorai (Epist. X. XCVII. 6.) az apostasiákról, melyek húsz évvel megelőzőleg játszódtak le és ál Hennas utalásai (Vis. II. 3; IV. 3.) szintén a Domitián alatti hitüldözésre vonatkoznak.

szék elé. Miként Néró alatt, úgy ezúttal is merő rágalmak valának e vádak, talán a hamis testvérek által emelye, akik a bait felidézték.<sup>2</sup> Nehányat halálra ítéltek, másokat száműztek, vagy vagyonukat kobozták el. Nehány apostasia is fordult elő.<sup>3</sup> A 95-ik esztendőben Flavins Clemens volt bizonvára a consul. Consulatusának utolsó napjaiban,<sup>4</sup> Domitian hitvány rágalmak alapján<sup>5</sup> gyönge gyanúokból<sup>6</sup> vesztőhelyre küldte. E gyanuokok bizonyára politikaiak valónak; de ürügyül a vallás szolgált. Clemens kétségkívül kevés buzgalmat mutatott a pogány formák iránt, melyet a rómaiaknál minden civilis ügylet igényelt; talán bizonyos elsőrangú szertartástól maradt távol. Ez teljesen elég volt arra, hogy Clemens és Flavia Domitilla ellen az istentelenség vádját emeljék. Clemenst halálra Íóitélték. Flavia Domitillát pedig Pandataria szigetére belebbezték,7 mely már Júliát, Augusztus leányát, Agrippinát, Germanicus nejét, Octaviát, Néró nejét látta kiszállni partjain. E bűnért fizetett meg Domitian a legkegyetlenebbül.<sup>8</sup> Domitilla, bármily fokú vonzalmat tanúsított is a keresztyénség iránt, római nő volt. Megbosszulni férjét, megmenteni gyermekeit, kik egy képzelgő szörny szeszélyeinek voltak kitéve, tartotta kötelességének. Pandataria szigetéről lépett összeköttetésbe Rómában maradt rabszolgáival és felszabadultiaival. akik teljes odaadással szolgálták.

- <sup>1</sup> Az *impietas* törvényes synonymusa *asebeia atheotés*; szintén igen közel állott hozzá. Másutt (LXVIII. 1) Dio. a hol Domitian törvényeinek eltörlését mondja el Nerva által, szintén *asebeia-X*. és *ioudaikos bios-t* említ. E két vétség nyilván egyet jelentett.
  - <sup>2</sup> Meliton Euseb. H. E. IV., XXVI. 9.
- <sup>3</sup> Plin. 1. c; Rom. Kelem. Epist. 59 R. *toús peplókotas* (edit. Bryennei Philotheos).
- <sup>4</sup> Dio hypatevonta-t. mond; Sueton: tantum non in ipso ejus consulatu. A consulatust akkor ritkán viselték hat hónapnál tovább.
- <sup>5</sup> Sueton Dóin. 15; Dio Cass. LXVIII. 14; Philostrat. Ápolt. Vili. 25; Syncella p. 650 (e szavak autos te Kldtnfs hyper Christou anaireitai a Syncellából valók s nem Euseb. Krónikájából. H. ö. sz. Jerom. és az arménit) 1. fent <sup>6</sup> Meliton 1. c.
- <sup>7</sup> Dio Cass. LXVII. 14; v. Tac. Agric. 45. Phylost. Apolt. VIII. 25. roszszul értelmezték. Domitián nem rendeli azt, hogy Domitilla három vagy négy nap múlva Clemens halála után egy máshoz menjen férjhez, hanem azt rendeli, hogy «férjével egyesülni siessen» (kakeinén es andros phoitan)\ vagyis halálra ítélte ót; az az állítás, mely csakis Philostratesnél fordul elő reá vonatkozólag, értékkel alig bir. Pandataria ma Ventotene, a Circello és a Miseni hegyfok között. Bruttius. kit Euseb idéz (Chron. 1. c. Hist. ecet. III. 18) Flavia Domitillára nézve a deportatio helyéül Pontia szigetét jelöli meg, Pandatariához közel, ahova Néró, Germanicus fia s Caligula nővérei száműzettek. E versiót fogadta el az egyház (sz. Jerom. Epis. Paulae. opp. IV, 2. p. 672; martyrologia, sz. Nérea és Achilles legendája).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sueton 1. c. Philostr. *Apolt.* VIII. 25.

A Domitian-féle üldözés összes áldozatai közül névszerint csupán egyet ismerünk: Flavius Clemenst A kormány rossz akarata úgylátszik, inkább a judaismus vág)' a keresztyénség által<sup>1</sup> megtántoritott római proselyták ellen fordult, mint a Rómában letelepedett keleti zsidók és keresztvének ellen. Az egyház pres by téri vagy episcopi közül ugylátszik, egysem szenvedett vértanúságot<sup>2</sup> Akivégzett keresztyének közül sem vetettek, ugylátszik, egyet sem a vadállatok elé az amphitheatrumban; mert majdnem mindnyájan a társadalom viszonylag magasabb osztályaihoz tartoztak. Miként Néró alatt, most is Rómában játszódtak le főleg az erőszakos dolgok; de a provinciákban is történtek zaklatások.<sup>3</sup> Nehány keresztyén megtántorodott s hütelen lett az egyházhoz, ahol egy pillanatra vigaszt találtak ugyan, de ahol keménynek találták a megmaradást. Mások viszont az emberbarát! szeretetnek váltak hőseivé, eladták javaikat, hogy eltartsák a hitvallókat és bilincset tétettek lábaikra, hogy foglyokat szabadítsanak ki, akiket az egyházra nézve önönmagoknál drágábbaknak ítéltek.4

A 95-ik esztendő bizonyára nem volt oly ünnepélyes az egyházra nézve, mint a 64-iki, fontossága azomban tagadhattam Olyan volt az, mint második megszentesítése Rómának. Harminczegy esztendei időközben, az embereknek legőrültebbje és leggonoszabbja kezet fogva tört a Jézus egyházának megsemmisítésére s a valóságban még erősebbé tették azt úgy annyira, hogy az apologisták egész bátran vethették oda: «A világnak összes szörnyei gyűlöletet okádnak reánk; mi vagyunk tehát az igazak.»

Domitian valószínűleg a zsidó-keresztyének után foganatba vett kutatások révén értesült azon hírekről, melyeket Juda régi dynastiájának még életben levő leszármazóiról suttogtak. Az agadisták képzelete, tényleg szabad folyást engedett magának e téren s a figyelem, mely századok óta egyáltalán nem foglalkozott a Dávid családjával, most egész erővel irányult reá. Domitian rosszat sejtett és halállal rendelte sújtani azokat, akiket ilyenekül kijelöltek; de csakhamar oly embereket jelentettek be neki a jerusalemi régi királyi család állítólagos leszármazóiként, kiknek ártalmatlan volta

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Állói es la tőn Joudaión elhő exohellontes pallói. Dio Cassius LXVII. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Felesleges feljegyezni, hogj' az egyházi atyák véleménye sz. Jánosnak Domitián alatt történt száműzetéséről és megpróbáltatásairól azon hibás gondolatból származik, hogy az Apocalypsis e fejedelem alatti üldözésre vonatkozik. Kimutattuk bőven, hogy az a Nero alatti üldözéssel függ össze.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Erre mutat Plinius *Ef>ht.* X., XCVII. 6: «non nemo etiam ante viginti.»

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Rom. Kelemen Ad. Cor. II. 55. R.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Derenb. Pől p. 348. és köv. L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Euseb. H. E. III. 19; Krőn. Doni. 14. v. 16. éve.

bizonyára lelohaszthatta irántuk minden gyanúját Judának, a Jézus testvérének unokái voltak ezek, akik békén éltek ott Batanéában.<sup>1</sup> A bizalmatlankodó császár Krisztusnak diadalmas eljöveteléről is hallhatott beszélni; mindez nyugtalanitólag hatott reá. Egy evocatus<sup>2</sup> érkezett meg a szentek felkutatására Syriába; kettőt talált, a császár elé állították őket Domitiau mindenekelőtt azt kérdezte tőlük: igaz-e, hogy Dávidnak utódjai. Igennel feleltek. A császár erre életmódjuk után kérdezősködött. «Kettőnknek, válaszolák, csupán kilencz ezer dénárunk van, mely egyenlő felerészben tulajdonunk. És ezt az értéket nem pénzben bírjuk, hanem földben és pedig harmiuczkilencz holdat, mely után adót fizetünk és saját kezünk munkájával tartjuk fel magunkat.'.'1 Ezután megmutatták kérges és vöröses szőrrel fedett kezeiket, melyekről a munka leritt. Domitiau kérdéseket intézett hozzájok Krisztusról és annak országáról, eljöveteléről, az eljövetel idejéről és helyéről. Azzal feleltek, hogy a kérdésben levő ország nem e világból való, hanem mennyei, angyali, mely az idők végezésével következik el, midőn Krisztus megjelenik az ő dicsőségében, hogy Ítélien elevenek és holtak fölött s kinek kinek a maga cselekedetei szerint mérjen. Domitiau ily együgyüségre csak megvetéssel felelhetett: szabadon bocsáitatta Jézusnak két másodunoka öcscsét. Ugylátszik, hogy e naiv idealismus teljesen meggyőzte őt a keresztyénség politikailag ártatlan volta felől s elrendelte, hogy szüntessék be az üldözést ez ábrándozók ellen.<sup>4</sup>

Bizonyos nyomok ,tényleg, indokolttá teszik a véleményt, hogy Domitian életének vége felé, engedett szigorából.<sup>5</sup> E tekintetben azonban mi bizonyosat sem lehet mondani; mert más körülmények ismét amellett tanúskodnak, hogy az egyház helyzete csak is Nerva trónra léptével javult<sup>6</sup> Abban a pillanatban, midőn Kelemen írta

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hegesippos Euseb. H. E. III. 19, 20. és 32. Euseb. (19. R.) úgy hiszi, hogy a feljelentést «bizonyos eretnekek» tették meg; de az általa idézett (20. R.) Hegesippos szöveg csak határozatlanul szól: *edélatoreusan*. A 19. r. *tón hairetikón lintse egy* másik idézete Hegesipposnak a XXXVI. r. 3 és 6 §§-nál, melynek értelmét erőlteti Euseb. *Chron. pasc.* p. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. Caesar De bello gall. VII. LXV. 5; Sueton, Galba. 10; Dio Cassius XLV. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> V. Constit. Apóst. II. 63. sz.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hegesippos Eus. H. E. Ill, XX, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hegesippos 1. e; Tertull. *Apoll.* 5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lactant. (De mórt, persec. 3.) és Euseb. (H. E. HI. XX. 10, 11.) így vélekednek és Alexandriai Kelemen (Euseb. H. E. III. XXIII. 6) is velők tart Nyomós körülmény azomban, hogy Dio Cassius szerint (LXVIII. 1.) az ojeée/tf-val vádoltak felmentését és a számüzöttek visszahívását, valamint a türelmi edictumot Nerva adta ki. Ha Juvenal cerdones-emeV (IV. 153.) van valami szerepük ebben, úgy ez is a mellett bizonyít, hogy a keresztyének üldözése csak is a zsarnok halálával szűnt meg.

meg levelét, az üldözés heve, ugylátszik lohadt.¹ Mintha az ütközet után lennénk; az elesetteket számlálják, sajnálkoznak azok fölött, akik még börtönben sinylenek; de attól, hogy minden befejeződött volna, még távol állanak; arra kérik Istent: terelje el tőlük a pogányok² vészteljes szándékait és szabadítsa meg népét azoktól, akik azt igaztalanul gyűlölik.³

Domitian üldözése kiterjedt a zsidókra és a keresztvénekre egyaránt.<sup>4</sup> A flaviusi ház betetőzte ezzel bűneit s az istentelenség legundokabb képviselőjévé vált Israel mindkét ágának a szemében.<sup>5</sup> Nem lehetetlen, hogy Josephus is áldozata volt e dynastia utolsó dühöngéseinek, melynek hizelgett. A 93-94. év után nyoma veszett. A műveket, melyeket 93-ban tervezett, nem irta meg. A 93-ik évvel már vészteljes felhőket tornyositott élete fölé a kornak ostora, a feladók csapata. Két ízben elkerülte a veszedelmet; azokat, akik bevádolták, büntették meg; 1 csakhogy Domitianuak utálatos szokása volt már, hogy hasonló esetekben, újra elővétesse a felmentő ítéleteket és a feladók megbüntetése után, a vádlottat veszejtette el. Domitianusnak borzasztó gyilkossági dühe, melyet 95-ben és 96-ban mutatott az egész zsidó világ iránt, aligha engedi meg annak föltevését, hogy büntetlenül hagyott volna oly embert, aki Titusról túlzó magasztalással beszélt (az ő szemében megbocsájthatlan bűn volt ez,)7 s ő róla dicsérőleg csak is futólag emlékezett meg.\* Domitiannak kegye annak terhére, akit gyűlölt és halálnak szánt,' külömben is elégséges okul szolgált. Josephus 96-ban ötvenkilencz éves volt csupán. Ha Nerva alatt még él, folytatta volna irodalmi működését és valószínűleg magyarázatát adta volna annak, amit a zsarnoktól való félelem miatt a sorok között elhallgatni volt kénytelen.

A rémület e komor hónapjainak, melyek alatt az igaz Istennek követői csupán a vértanuságra gondoltak, emlékét birjuk-e «Az ész uralma» czímű munkában, mely a kéziratokban a Josephus nevét viseli?<sup>10</sup> A gondolatok legalább ezekre az időkre vallanak. Az erős

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A genomenas (1 r. bev.) helyett a syr fordítás ginomenas-ra enged következtetni. mintha az üldözés még mindig folyamatban lenne.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rom. Kelem. Epist. 59. (kiad. Hry. Phil.): toús en thlipsei hímőn sóson .... toús peptókotas ege iron . . . lytrósai toús desmioús liémón.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. bO. r.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dio Cass. 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> IV. Esdr. XII. 23-25.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jós. *Vita*. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Dio Cass. LXVII. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Jos. B. J. VII. IV. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Dio Cass. LXVII. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> V. Euseb. H. E. III. X. 6; sz. Jerom. De riris Hl. A főérv, mely e művet — a kéziratoktól eltérőn, elvitatni akarja Josefustól, nem döntő. Josefus,

lélek ura a tettnek, melyet szeret és nem törik meg a kegyetlen kínzatások alatt. A szerző e tétele mellett Eleazárra hivatkozik és az anyára, aki Antiochus Epiphanos üldözése alatt bátran hal meg hét fiával együtt; történet, melyet a Makkabeusok második könyvének VI. és VII. fejezeteiben is megolvashatunk.<sup>1</sup>

Minden szónoki hangja és bizonyos mellékes részek mellett is, melyekből a bölcsészeti íz nagyon is kiérzik, a könyv gyönyörű tanokat tartalmaz. Isten annyi, mint az örök rend, mely az embernél az ész által nyilvánul; az ész az életnek törvénye; a kötelesség abban áll, hogy az észt tegyük szenvedélyeink elé. Miként a Macchabeusok második könyvében, a jövendő jutalmazások eszméi teljesen spiritualista ízűek.²

Azok, akik az igazságért halnak meg, Istennek, Istenért, Isten előtt élnek Zósi tó Theó.3 Isten a szerző előtt egyben a bölcsészeinek absolut istene és Israelnek nemzeti istene.<sup>4</sup> A zsidó haljon meg törvényéért, először azért, mert az őseinek törvénye, azután, mert az isteni és igaz.<sup>5</sup> A Törvény azért tilt el bizonyos ételeket, mert azok ártalmasak az embernek; megsérteni a törvényt kicsiny dolgokban ép oly bűn, mint azt áthágni nagy dolgokban, mert mindkét esetben az ész egyaránt van megsértve. 6 Látjuk mennyire közel áll e nézet a Josephus és a zsidó bölcsészet nézetéhez. A düh révén, melv minden lapon kitör a zsarnokok ellen, a kinzatások képeinek révén, melyek a szerző lelkét lenyűgözik, e könyv nagyon reáillik arra az időre, midőn Domitian őrültségei javában dühöngtek.' Mi nem láugymond, gondosan felsorolia a műveket, melveket irt vagy írni fog, s az utóbbit nem említi. Lehetséges azomban, hogy Josephus e kiáltó szónak a vértanukhoz leendő intézésére csakis a 95-96-iki üldözés alatt gondolt. Komolyabb már amaz ellenvetés, hogy a kéziratokban, ez értekezés igen ritkán fordul elő a Josephus eredeti munkáival kapcsolatosan. A 14. 4, 7. részekre (1. p. 294, 28, 277, 21 s k., 27b, 28 s k , 283, 7 s k. Bekker kiad.) támaszkodó okoskodás, mely szerint e művet 70 év előtt írták meg, igen gyönge.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A mű szerzője nem merített közvetlenül a Macchabeusok második könyvéből. A két mű szerzői egy közös forrásból, Cyrenei Jásonból meríthettek. Josephusnak bizonyos műveiből nem tűnik ki sehol az, hogy a Macchab. II. könyvét ismerte volna.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>A 20 r: psychds hagnas kai athanatous.

 $<sup>^3</sup>$  II. ö. Luk. XX. 38; pontes gar autó sósin. L. Animas proeiio aut suppéiciis peremptorum aeternas putant. Tac. Hist. V. 5. 1. Antikrist. p. 467.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Patróos Theos.\2. r. p. 292, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Az 5, 6, 9. r.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Stoikus elv.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Bizonyos hosszadalmasság s főleg az ó testamentomi példák alkalmazása római Kelemenre emlékeztetnek. Az evangyéliomokkal hason vonások: Máté XXII. 31 s köv., a 16. részben: Máté X. 28, a 13. rben, és Luk. XVI. 22, szintén a 13. részben. A stoicismus befolyása észrevehető. Már pedig a

tünk semmi lehetetlent abban, hogy Josephusnak utolsó napjaiban e szép könyv szolgált vigasztalásul, midőn a kinpad előtt állva, bogba fűzte mindazokat az érveket, melyekre a bölcs gondol, hogy ne félje a halált.

A könyv sikert aratott a keresztyének között;¹ a Macchabeusok negyedik könyve czím alatt majdnem a canonban kapott helyett;² az ó testamen tómnak számos görög kéziratában ott találjuk azt.³ De nem volt oly szerencsés, mint a Judith könyve s nem tarthatta meg helyét; a Macchabeusok második könyve mellett nem maradhatott meg. Reánk nézve különösen azért bir érdekkel, mert a legelső irodalmi typusa a később annyira felkarolt intőszózatoknak a vértanukhoz, ahol a szerző, hogy lelket öntsön a szenvedésekbe, gyönge lények példáival huzakodik elő, akik hősileg viselték magokat vagy még inkább typusa a szónokias izű Acta martyruinnak, melyeknek czélja az épülés volt s amelyek a történeti igazság mellőzésével szónoki teijengősséggel szerkesztvék és a kinpad ocsmány jeleneteivel szemben izgató, komor gyönyörbe erjesztő eszközöket követelnek.

Mindezen eseményeknek határozatlan visszhangjára találunk a zsidó hagyományokban.¹ Szeptember vagy október havában, Judeának négy tagja a nép Vénei közül, Rabbi Gamaliel, a Jabnei törvényszék pátriárkája, Rabbi Eleazár ben Azaria, Rabbi Josué, s a később annyira elhíresült Rabbi Aquiba, Rómába utaznak. Az utazás le van írva részletesen: minden este valamely kikötőben pihennek meg. A sátoros ünnep napján a rabbik egy kunyhót tákolnak össze gályákból a hajó hídján, melyet másnap a szél széjjel hord; a hajózás

hellenisált zsidók legelső iskolájában, például Philónál, a platonismus s nem a stoicisinus az uralkodó. A stoicismus csak Rómában Domitián alatt hatolt a zsidók közé.

- <sup>1</sup> Eus. H. E. Ill, X. 6; sz, Jeromos De viris ill. 13., Naziansi sz. Gergely, sz. Ambrosius, sz. János Chrysostomos egyaránt használják.
- <sup>2</sup> Philostorg. Hist. eccl. I. 1 (Phot^us kivonata); a Syncella p. 529 (Bonn); sz. Athanasius Synopsisa (kétséges); a Cotelier által közzétett szövegek. Patres apóst. I. p. 197, 452, 4 jegyzet). A kéziratokra nézve lásd Freudenthal, Die Flav. Jos. beigelegte Sch rift Ober die Herrschaft dér Veraunft (Breslau, 1869.) p. 117 és köv.
  - <sup>3</sup> Fritzsche, Libri apocr. Yet, Test. p. XXI.
- <sup>4</sup> Mischna, Érubin, IV'. 1; Maaser schdai, X. 9; Aboda sara. IV'. 7; baraita, ibid. 54 b; Debarim rabba, c. II; Midraseh Jalkout, a XVII. 10. Zsolt fölött; Bereschith rabba, c. XX; Schemoth rabba, c. XXX; Jer. Talmud., Succa 52 d; Tos. ibid. c. II; Érabin, I. 7 (19 b); Aboda Zara, 44 a; Mechiita az Exodus XX. r. VI. fölött (p. 76, kiad. Weiss). Rab. Talm., Aboda Zara, 106; Maccoth 24 b; Succa 23 a, 41 b; Horaioth, 10 a; Sifré a Deuteroa. 43. § fölött; Sifra az Emor. c. XVI. 2. § fölött; Graetz Moaatsschrift. p. 192 és köv., Geseh. dér Juden, III. 435 és köv.; Derenburg, Hist, de la Palest, p. 334 és köv.

idejét azon való vitatkozással töltik el, miként fizessék meg a tizedet és mivel helyettesítsék a lulabot¹ oly országban, ahol nincsen pálmafa. Százhúsz mértföldnyire a várostól siket robogás üti meg füleiket; a Capitol zaja ez, mely ily messzire elhangzik. Erre mindnyájan könnyekben törnek ki; egyedül Aquiba fakad hangos kaczajra: «Hogyan? Te nem sírsz, mondják a rabbik, látva azt: mily boldogok, mily nyugodtan élnek a bálványimádók, akik hamis isteneknek áldoznak, mialatt a mi Istenünk szentélyét a tűz emésztette meg és búvóhelye a mező vadjainak? Épen ez az, feleli Aquiba, ami nevetésre indít. Há isten annyi kegyelemben részesíti azokat, akik megsértik, milyen sors várakozik azokra, akik teljesítik az ő akaratát és akiké az ő országa?»

Mialatt a rabbik Rómában tartózkodnak, a császár senatusa elrendeli, hogy irtassanak ki a zsidók a föld színéről. Egy istenfélő senator (Kelemen?)<sup>2</sup> elárulja Gamalielnek e rettenetes titkot A senatornak neje, aki még vallásosabb, mint ő (Domitilla??) azt tanácsolja neki: vessen véget életének, vegye be a mérget, melyet gyűrűjében őriz, ami megfogja menteni a zsidókat (nem látjuk be: miként). Később kitűnik, hogy ez a senator körül volt metélve, vagy a képies kifejezés szerint, hogy «a hajó nem hagyta el a kikötőt anélkül, hogy az adót meg ne fizette volna.» Egy másik elbeszélés szerint a zsidóellenes Caesar így szól birodalmának nagyjaihoz: «Ha daganat támad a lábon, levágatni kell-e a lábat, avagy azt megmenteni, ha szenvedéssel is?? Mindenki az amputatio mellett szavazott, Katia ben Se halom kivételével.<sup>3</sup> A császár a vérpadra küldte őt, aki így szól haldokolva: «Hajó vagyok, mely megfizette adóját; útra kelhetek.»

Mindez bizonyára üres képzelet és hémiplegicus emlék. E hagyományban nehány ellennézetet is olvashatunk, melyeknek a négy hittudós kifejezést adott Rómában. - Ha Isten elitéli a bálványimádást, kérdezték tőlük, miért nem semmisíti meg azt? — Csakhogy ez esetben: Istennek elkellene törölni a napot, a holdat, a csillagokat. — Nem, törölné el csupán a haszontalan bálványokat s a hasznosakat hagyná meg. — Csakhogy ez ismét istenségekké emelése lenne a szükséges dolgoknak, ezeket pedig nem jó lenne eltörölni. A világ halad az ő utján. Az elröpült mag kicsirázik, mint a többi; a fajtalan asszony nem azért magtalan, mert a gyermek, melyet szülne, korcs

 $<sup>^{\</sup>rm l}$  Fűzfával és myrtussal kötött pálma, melyet a sátoros ünnepen tartanak a kézben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ezen azonosítás s a következők, melyek már magokban is igen problematikusok, még akkor is helytelenek lennének, ha Kelemen már Calonymos név alatt szerepelt volna a Talmudban. I,.. fent jegyz.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> E szó ugylátszik következőt jelent: *cursus filius integri*.

lenne.» — Prédikálás közben az egyikök a következő szavakra fakad: «Isten nem olyan, mint a földi királyok, akik edictumokat bocsátanak ki s azokat ők magok sem tartják meg.» — Egy min (zsidó-keresztyén?) meghallotta e szavakat és a teremből kimenet, így szólt a hittudóshoz: «Isten sem tartja meg a szombatot, mert ime a hold szombaton is felkél.» -- Nem szabad-e mindenkinek szombat napon megmozdítani mindent, ami az ő udvarán vagyon? — Szabad, mondja a min. Nos tehát, Istennek udvara a világ.»¹

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schernoth rabba c. XXX. E párbeszédben Aquiba és Tyrannus Rufus szerepel a Bereschith rabba XI. fejezetében, mely helyesebb forrás, mint a Schernoth rabba.

## TIZENÖTÖDIK FEJEZET.

## Római Kelemen. — A presbyteriatus fejlődése.

A római püspökökről, (erőltetett értelemben véve kissé a püspök szónak értelmét<sup>1</sup> e távoli időkre tekintettel) vezetett névlaistromokban Ananclét után bizonvos Kelemen<sup>2</sup> következik, akit a névhasonlóság és az idők közelsége révén nem egyszer Flavius Clemenssel tévesztettek össze. E név nem volt ritka a zsidó-keresztyén világban.<sup>3</sup> Szigorúan véve, bizonyos kliensi viszony lenne feltételezhető ami Kelemenünk és Flavius Clemens között<sup>4</sup> De már ama vélemény, melyet bizonyos modern kritikusok hangoztatnak, akik Kelemen püspökben csupán fölvett személyiséget, Flavius Clemens-féle másod alakot<sup>5</sup> akarnak látni, teljesen elvetendő, valamint azon tévedés is, mely fel-fel tűnik az egyházi hagyományban s amely szerint Kelemen püspök a Flavius családhoz tartozott volna.<sup>6</sup> Római Kelemen nemcsak valóban létezett alak, de sőt elsőrangú személyiség, az egyháznak valódi főnöke, püspök, mielőtt a püspöki méltóság teljesen kifejlődött volna, merném mondani: pápa volt, ha e szó nem képezne e helyütt anachronismust. Első rangú tekintélynek örvendett egész Italiában, Görögországban, Macedóniában az I. szá-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Irén. III., III. 3; Epiphan. XXVII. 6. stb. I,. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Egyes lajstromokban hibásan szerepel Kelemen I.inus és Ananclét, avagy az állítólagos Kiét és Ananclét között. L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Phil. IV. 3. Római Kelemennek azonosítása a Phil. 10. 3. Kelemenjével teljesen önkényes.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kevéssé valószínű. A presbyteros ez esetben Flaviusnak s nem Clemensnek hívatta volna magát.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A levél semmifélekép sem származhatnék Flavius Clemenstöl. A bryennei Philothéós által felfedezett új rész a LXI. fejezetben hamisan hangzanék a császári család egy tagjának a szájában.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Kecogniliones VII. 8; IX. 35; ál Kel. Hom. V. 7; XII. 8; XIV. 10; sz. Eucher. De contemptu mundi 32. (Max. bibi. Patr. Lugd. VI. p. 859); sz. Neréa és Achillea legendája (Act a SS. Maii III. p. 4. s köv.); Niceph. II. 33; III. 18. Kelemen püspököt sohasem hívták Flaviusnak. Viszont sajátságos, hogy Alex. Kelemen a Titus Flavius előnevet viseli. (Eus. H. E. VI., XIII. 1.) Photius codex CXI.)

zad utolsó tíz esztendeje alatt.¹ Az apostoli kor véghatárán olyan ő, mint egy apostol,² epigonja a Jézus tanítványaiból álló nemzedéknek, egyik oszlopa annak a római egyháznak, mely Jerusalem elpusztítása után, hova tovább a keresztyénség központjaként szerepelt.

Minden arra mutat, hogy Kelemen zsidó eredetű.³ Otthonossága a Bibliában, irályának bizonyos fordulatai,⁴ a mód, melylyel a Judith könyvét és az apokrifokat, mint p. o. Mózes mennybemenetelét használja, nem mutatják benne az áttért pogányt. Máskülömben nem igen hebraisál.⁵ Úgylátszik tehát, hogy Rómában született, mint tagja azon zsidó családok egyikének, melyek egy vagy több nemzedéken keresztül laktak már a világ fővárosában.⁶ Kosmographicus³ és a világi történetben mutatkozó ismeretei gondos nevelést tételeznek fel. Azt tartják, hogy összeköttetésben állott az apostolokkal, főleg Péterrel³ anélkül azonban, hogy erre vonatkozólag döntő érvre hivatkozhatnának. Kétségen felül áll azonban: magas rangja, melyet kora egyházának teljesen szellemi hierarchiájában elfoglalt és a páratlan tekintély, melyet élvezett. Az ő jóváhagyása törvény.¹0 Valamennyi párt magának követelte őt és az ő tekintélyé-

- <sup>I</sup> Al Hernias vis. II. 4; Irén. *Adv. haer.* III., III. 3; Corint. Dénes Euseb. H. E. IV., XXIII. 11; Tertllll. *Praescr.* 32.
- <sup>2</sup> Hű apostolai Klémés. Alex. Kelem. Strom. IV., XVII. Sz. Jeromos Vir. apostolicus»-nak nevezi. Zo. *Is.* I,II. 13.
- <sup>3</sup> Lásd főleg levelében, e kifejezést: *Hő patér hőm ön Jakás* (4. r.) s amit a jerusalemi templomról mond. (40, 41. r.) Az ál Kel. horn. XII. s. elbeszélése tisztán találmány, halvány emlékezetén kívül ama ténynek, hogy a Flavius család Clemens ágában keresztyének voltak. A Mattidia, a Faustinas, a Faustinianus nevek a Flavius-ház utáni időre vallanak. A *Liber pontificaiis* a Kelemen atya nevet a homéliák élén szerepelteti s lakásának helyét a Sz. Kelemen egyház fekvése után határozza meg.
  - <sup>4</sup> Például a III. fej.
- <sup>5</sup> A 21 r. végén előforduló *hoú hé pnoé autód* talán valamely bibliai szöveg hallgatólagos idézete. E hebraismusok, mint *tois hyiois tón anthrópón* (61. r. Bry. Phil, kiad.); *enópion sou* (ibid.) *en tó apolipein* (3 r.) *tis oun* . . . (54 r.), az *en* alkalmazása a héber *be* értelemben stb. a biblia görög fordításának utánzatai lehetnek.
- $^6$  A 40., 41. r.-ben a levél szerzője a templomról, mint létezőről ir, mert azt csupán könyvekből ismerte.
- <sup>7</sup> Lásd főleg a 20. r. s különösen -Az Óceán mögött fekvő világokról» szóló részt. Lásd a phénix hasonlatot a 25 részben.
  - <sup>8</sup> Az 55. rész.
- <sup>9</sup> Irén. 1. c. Iréneusnak, az apostoli hagyományról szóló tantétele érdekében szüksége volt, hogy e viszonyt létezőnek tekintse. Tertull. *Praescr.* 32, Origin. *De princ.* II. 6; Rufin *De aduit. Hbr. Őrig.* p. 50. (Delarue t. IV. append.)
  - <sup>10</sup> Ál Hermas vis. II. 4.

vel takaródzott. Saját egyéni nézeteit sűrű fátyol takarja; levele szép semleges darab, mely Péternek és Pálnak tanítványait egyaránt kielégíthette. Valószínű, hogy egyik legerélyesebb ügynöke volt ama nagy munkának, mely befejezés előtt állott. Péternek és Pálnak utólagos kibékitését értem és a két párt egybeolvadását, mely egyesülés nélkül Krisztusnak műve elveszett volna.

Kelemennek kiváló fontossága mellett főleg ama bő apocryph irodalom tanúskodik, melyet neki tulajdonítanak. Midőn, 140 körül azon fáradoztak, hogy a Péterről és apostolságáról szóló zsidó-keresztyén hagyományokat egy egyházi jelleggel felruházott irattestbe fűzzék, e mű állítólagos szerzőjéül Kelement tették meg. Midőn a régi egyházi szokásokat codificalni s e gyűjteményt <az apostoli constitutiók corp usaként szerepeltetni akarták, ismét Kelemen volt az, aki ez apocryph munka mellett kezeskedett. Egyébb a canonjog anyagával, többé kevésbbé viszonyban álló iratok szerzőjeként hasonlóan ott szerepeltették. Az apocryph-iratok szerzője alapot keres az iratok számára, melyeket ő csinál. Termékeinek élére mindig valamely hires nevet helyez. Kelemen sanctiója ilyen formán úgy jelenik meg előttünk, mint a legmagosabb, aminőt csak valamely könyv ajánlásánál a II. század elképzelhetett. így ál Hermas Pásztorában Kelemennek jut ama különleges szerep, hogy a Rómában újabban gyűjtött könyveket elküldje a többi egyházaknak s azokat általok elfogadtassa. 11 Az ő állítólagos irodalma, bár nem alapulhat személyes felelősségen, a tekintélynek irodalma, melynek minden sora a hierarchia, a papok, a püspökök iránti engedelmesség emlőjéből táplálkozik. Minden mondata törvény, rendelet Feltétlenül megadják neki azt a jogot, hogy az egyetemes egyháznak beszélhessen. A pápa» legelső typusa ő, kit az egyháztörténet felmutat. Az ő kimagasló személyisége, melyet a legenda még növelt, áll Péter után a legszentebb helyen a kezdetleges keresztyén Róma képtárában. Az ő tiszteletre méltó arcza jelenik meg a következő századokban a szigorú és szelíd törvényhozók élén, mint a hódolatnak és a tiszteletnek örök hirdetője.

Kelemen túlélte minden szenvedés nélkül Domitiannak üldözését<sup>11</sup> Midőn a szigor enyhült, a római egyház újra felelevenítette összeköttetéseit a külvilággal. Ez egyháznak bizonyos primatiája kezdett

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A szüzességről szóló két levél, a decretalisként szereplő levelek stb. (1. Cotelier kiad.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pásttor. vis. II. 4. Ekeinó gar epitetraptai.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Levél 1. r. Sz. Jeromos fordítása szerint, Euseb. (Krón. p. 160—163. kiad.: Schaene) Kelemen halálát Traján második évére teszi. Az armén fordítás szerint Kelemen Domitián 14 évében halt meg. Ireneus (III., III. 3.) csupán egy vértanút ismer a római püspökök között: Sz. Telesphorost.

immár kidomborodni. Elismerték azt a jogát, hogy intő, figyelmeztető leveleket intézhessen a többi egyházakhoz, szabályozza nézeteltéréseiket Hasonló kiváltság illette meg, legalább úgy hitték. Pétert az apostolok között Már pedig mindinkább szükebb és szükebb kötelék honosait meg Péter és Róma között — Komoly viszálvok szaggatták a corinthusi egyházat.<sup>2</sup> Ez az egyház nem változott Pál óta.<sup>3</sup> A gőgös, vitázó, könnyelmű szellem nem veszett ki belőle. Kiérzik, hogy a hierarchiának a legfőbb ellenese az a görög, mindig mozgékony, frivol, zabolátlan szellem, mely a tömeget nyájba terelni nem képes. A nők, a gyerekek nyílt lázadásba törtek ki. Kiváló hittudósok azt képzelték magokról, hogy minden dolog mély értelmének, mysticus, a glossolaliához és különleges szellemi képességhez hasonló titkoknak vannak birtokában. Akik e természetfölötti adományokkal dicsekedhettek, lenézték a hitközség véneit és helyűkbe lépni törekedtek. Corinthusnak tiszteletreméltó presbyteriátusa volt, de a mely nem tartott igényt magas mysticismusra. Az avatottak háttérbe szorítani igyekeztek őket s helyöket elfoglalni vágytak; nehányat a vének közül el is mozdítottak.<sup>4</sup> A harcz a megállapított hierarchia és az egyéni kinyilatkoztatások között elkezdődött és küzdelem tölti maid be az egyháznak egész történetét. A kiváltságos lélek helytelennek találja, hogy a neki osztályrészül jutott kegyelem daczára egy műveletlen, a szellemi életet nemismerő papság uralkodik fölötte hivatalosan. Némileg a protestantismushoz hasonlóan, külön egyházzá tömörültek a corinthusi lázadók vág}' legalább az eucharistiát a szent helyeken kívül osztották ki.<sup>5</sup> Az eucharistia állandó zátonya volt a corinthusi egyháznak.<sup>0</sup> Az egyházban voltak gazdagok és szegények, az egyház nehezen tudott alkalmazkodni a kiválóan egyenlőség! mysteriumhoz. Az ujjitók erényességök magas érzetében a szüzesség mellett szónokoltak a házasság rovására.<sup>7</sup> Az egyéni mysticismusnak heresiája volt ez, mely a szellem jogaira hivatkozik a tekintélylyel szemben. A hívők közönsége a közönséges papság fölött álló igényekkel lép fel az istenséggel való közvetlen összeköttetései nevében.

A római egyház, melynek tanácsát kérték ki, bámulatos érzékkel felelt. A római egyház a rendnek, a subordinatiónak, a fegyelemnek az egyháza már. Alapelve, hogy az alázatosság, a hódolat többet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Luk. XXII. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hegesipp. Euseb. H. E. III. 1b; IV. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. Az apostol XIV. fej. H. ö. Kelemen Levél. 1, 2, 3, 14, 4b, 47, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Róm. Kelem. Ad Cor. I. 44. r.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Róm. Kelem. Ad Cor. I. 40; köv. r.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. *Pdl apostol* p. 381. s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Róm. Kelem. *Ad Cor.* I. 38, 48. r.; V. ö. 1, 21. r.

érnek, mint a Icgmagasztosabb adományok.¹ A corinthusi egyházhoz intézett levél névtelen volt; de egy igen régi hagyomány szerint annak megírásában a Kelemen tolla működött.² A hitközség három legtekintélyesebb elöljárójára, Claudius Ephebusra, Valerius Bitonra és Fortunatusra bízták a levél elvitelét és teljhatalmat adtak nekik a római egyház részéről a kibékités keresztül vitelére.³

«Istennek egyháza, mely lakozik Rómában. Isten egyházának. melv Corinth usban lakozik. ki választothoz. kiket Istennek szentelt akarata meg mi Urunkban. а Jézus Krisztusban. a kegyelem és **béke** a áradion reátok bőségben Mindenható Istentől Jézus Krisztus által.

«A váratlan bajok és katasztrófák, melyek egyre-másra zúdultak reánk, testvérek, voltak okai annak, hogy elkésve foglalkoztunk ama kérdésekkel, melyeket ti szeretteink, intéztek hozzánk az istentelenségre, és az Isten kiválasztottjai által kárhoztatott utálatos zendülésre vonatkozólag, melyet nehány szemtelen és vakmerő ember gyújtott meg és odáig fejlesztett, hogy a ti nagyhírű, nagyon tiszteletre méltó és mindenki által szeretett nevetek roppant sokat szenvedett ez által. Kicsoda az, aki, ha köztetek lakozott, ne dicsérné a ti erényeteket és a ti hiteteknek szilárdságát? Kicsoda ne csodálta volna a ti bölcsességteket és a ti vallásosságtoknak keresztyéni mérsékletét? Kicsoda ne hirdette volna a ti vendégszereteteknek nagy-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Róm. Kelem. Ad Cor. 1, 38, 48. r.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kevés irat van, mely ennyire authentikus lenne: Corint. Dénes (Eus. H. E. IV., XXIII. 11), Hegesippos (Eus. H. E. III., XVI.: IV., XXII. 1.) Ireneus (Adv. haer. III., III. 3), Alex. Kelemen (Strom. I. 7: IV. 17, 19; V. 12; VI. 8). Origines (De princ. II. 6; Selecta in Esech. VIII. 3. Opp. t. III. 422; In Johann. I. 28; t. VI. 36; Opp. t. IV. 153), Euseb. (H. E. III, XVI.; XXXVIII. 1; VI., XIII. 6). A művet egész napjainkig csakis a Codex Alexandrinus révén ismertük. Ebben két lapon hézag fordul elő. Az 1875. évben Bryennei Philotheos, Serres metropolitája, annak teljes szövegét tette közzé a fanari Szent-Sir Könyvtárának egy kézirata alapján (Constantin 8"). Lásd az újabb kiadásokat Jlilgenfeldtől, Gebhardt és Harnack uraktól (Leipzig 1876), Lightfoot úrtól (Londres 1877). A Codex Alexandrinus kifejezetten Kelemennek tulajdonítja az iratot (a kötet catalogusa). A fanari kéziratban ez a czimben fordul elő. A Korintusiakhoz irt állítólagos második s ugyancsak e kötetben őrzött s a másodikban kiegészített levél nem Kelementől való. Irén. (1. c.) Alex. Kelem. (Strom. V. 12.), Origines csupán egy Kelemen-féle levélről tesznek említést a Korintusiakhoz. V. Euseb. H. E. III. 38; és Jerom. De viris Hl. 16. I'hotius CXIL, CXIII. Az állítólagos második levél inkább egyházi beszéd, mint levél. A II. századból való. J. Journ des savants. 1877. jan Más állítólagos Kelemen-féle levelek is voltak külömben forgalomban. Epiph. haer. XXII. 6; XXX. 15; Hilgenfeld Nov. Test, extra can. rec. 1 p. 61, 74--76. Zeitschrift für Kirchengesch. 1. p. 272. és 329.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A Philoth. metropolita kiadásának 63. és 65. részei.

ságát? Ki ne tartott volna titeket boldogoknak, a ti tudományotoknak tökélye és biztos volta miatt? Ti — tekintet nélkül a személyre — cselekedtetek mindeneket és Istennek törvényei szerint a ti elöljáróitoknak alárendelten¹ haladtatok pályátokon? Megadtátok az őket megillető tiszteletet a ti Véneiteknek;² intő szóval buzdítottátok a fiatalságot, hogy tiszteletre méltó és komoly érzelem lakozzék az ő szivében és az asszonyokat, hogy a tiszta és a szeplőtlen lelkiismeret vezesse minden lépésöket, szeressék férjeiket, amint illik, maradjanak meg békén az alávetettség szabályai között, dicséretre méltó szerénységgel emelve házoknak fényét

Az alázatosság érzelmei lakoznak köztetek, nem ismeritek a kérkedést, inkább magatokat alávetni vagytok készek, mintsem hogy ti vessetek alá másokat és inkább adtok, mintsem kaptok. Λ Krisztusnak útra valójával³ megelégedve és az ő beszédéhez alkalmazkodva gondosan, híven megőriztétek azt a ti sziveitekben és az ő szenvedéseire<sup>4</sup> függesztettétek a ti szemeiteket mindig. A háboritlan békességnek nyugalma lakozott ennek folytán köztetek; nem tudtatok bétehii a jónak cselekvésével és a Szent Léleknek teljes ereje szállott le reátok. Eltplve jó akarattal, buzgalommal és szent bizalommal teriesztettétek ki a ti kezeiteket a Mindenható Isten felé, arra kérve őt: kegyelmezzen meg nektek a ti akaratlan bűneitekért. Éjjel nappal harczoltatok az egész gyülekezetért, hogy az Isten választottjainak száma megmentessék a hitnek és lelkiismeretnek ereje által. Együgyüek és ártatlanok valátok és gonoszság nem lakozott a ti sziveitekben. Irtózattal fordultatok el minden zendüléstől, miieden perpatvarkodástól. Sirtatok, ha hitsorsosaitok elbuktak; a magatok bűneinek tekintettétek az ő vétkeiket Erényes és tiszteletreméltó viselkedés volt a ti ékességtek és minden tetteteknek alapja az Istenfélelem: a ti sziveiteknek táblájára írtátok fel az ő parancsait Dicsőségben és bőségben éltetek és bételjesült rólatok, ami megvagyon Írva:? A kedvencz evett és ivott; bőségben élt, meghízott és felfuvalkodott.<sup>5</sup> így született meg, tényleg, az irigység és a gyülölség, a perpatvar és a viszály, az üldözés és a zavar, a háború és a börtön. És a leghitványabb emberek felemelték fejőket a legderekabbak ellen; az esztelenek a bölcsek ellen, a fiatalok a Vének ellen. És elköltözött a ti házaitokból a béke és az igazság, amióta

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tóit htgoilmenőit hymón. Hymón hiányzik a fanari kéziratban.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tolt por' hymin presbyteroit.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tóit ephodioit toù Chrittoù. A fanari kézir. s a syr fordítás és nem toù Theou, mint az Alexand.-h&n áll.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pathémata, mint a két kézir. s a syr írja. A mathémota kiigazítására nincs szükség, ha fent toii Chritiod-X. olvassunk toil Theoú helyett. V. Gal. III. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Deuter, XXXII, 15.

az Istennek félelme elhanyatlott, a hit elhomályosult, a törvény szerint senki sem akar élni, senki sem ismeri el a kormányzás jogosultságát a Jézus Krisztusnak szavai szerint, de gonosz indulataik után futnak, a kárhozatos irigység és istentelenség karjaiba dőlve és a halál költözött be a világba.»

Miután az irigységnek nehány végzetes példáját hozta fel az Ó Testamentomból, így folytatja:<sup>1</sup>

«De hagyjuk el a régi példákat és térjünk át az athlétákra, akik röviddel ezelőtt küzdötték -végig a harczot. Hivatkozzunk a mi nemzedékünk kimagasló példáira. Az irigység és a viszály' volt az oka annak, hogy a kiváló és igaz emberek, kik az egyház oszlopai valának,3 üldözést szenvedtek és küzdöttek egész halálukig.4 Tekintsünk csak a szent apostolokra, például Péterre, aki egy kárhozatos irigység miatt szenvedett, nem egyszer vagy kétszer, hanem többször és aki, miután az ő vértanusága bétölt,<sup>5</sup> a dicsőségnek azon helyére távozott, mely neki kijárt. Az irigység és a viszály® miatt mutogatta Pál, meddig mehet valaki a türelemben, akit hét ízben vetettek börtönbe, száműzték, megkövezték és aki, miután az igazság hősévé lett a keleten és a nyugaton, megkapta érdemteljes jutalmát az ő hitéért, miután hirdette vala az igazságot az egész világnak és eljutott volna a nyugatnak legvégső határáig. És miután az ő vértanusága betelt a földi hatalmasságok előtt, megszabadult a világtól és eltávozott a szent helyre, a türelemnek kimagasló példáját hagyva reánk örökül. Ez emberekhez, akiknek élete szent volt, csatlakozott tömegesen a kiválasztottaknak nagy sokasága, akiknek mindenkor az irigység miatt számtalan gyalázkodást és gyötrelmet kellett kiállaniok, kimagasló példát hagyva reánk. Az irigység vette üldözőbe e szerencsétlen asszonyokat is, a Danaidákat és Dircéket, akik, miután iszonyatos és borzasztó becstelenségeket szenvedtek keresztül, elérték a czélt a hitnek szent futásában és megkapták kiérdemelt jutalmukat, bármily gyönge is vala az ő testök.»<sup>7</sup>

A rend és az engedelmesség a legfőbb családi és egyházi törvény.

«Jobb nem tetszeni az esztelen embereknek, akik üres beszédekkel büszkélkednek és kétkednek, mintsem Istennek.<sup>8</sup> ... Tiszteljük

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Az 5. és 6. fej.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fanari kézirat, dia zélon kai arin.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. ö. Gal. II. o.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Fanari kézirat, *dthlézan*.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Martyrdsas csupán közvetetten jelent halált.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Fanari b. dia zílon kai erin.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> L. Aniikriszlus VII, és VIII. fej. H. ö. 62 fej. (Bryenn. kiad.)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A 21 f. V. a 34 r.

azokat, akik felettünk állanak, becsüljük meg elöljáróinkat Oktassuk a fiatalságot az isteni félelemben, javítsuk meg a mi asszonyainkat A szűzies szeméremnek szeretetreméltó szokásai uralkodjanak fölöttük; egyszerű és igaz kedély lakozzék bennök, az ő hallgatások tanúskodjék amellett, hogy kormányozni tudják nyelvüket, a helyett, hogy szivöknek túláradó hajlamait követnék, egyenlő szent szeretettel csüngjenek azokon, akik félik az Istent .... <sup>1</sup>

«Nézzük csak a katonákat, akik ami fejedelmeinket szolgálják,<sup>2</sup> milyen rendesen, mily pontosan, mily hódolattal teljesítik a nekik kiosztott parancsokat Nem mindegyikök praefectus, tribunus, centurio; hanem kiki a saját rangjának megfelelően hajtja végre a császár vagy vezéreinek parancsait A nagyok nem élhetnek kicsinyek nélkül, sem a kicsinyek nagyok nélkül. Különböző elemeknek elegyedése honol minden dologban és ez elegyűlésnek köszönhetjük, hogy a maga utján halad minden. Vegyük példaképen ami testünket A fej lábak nélkül semmi sem, a lábak fej nélkül semmit sem érnek. Szervezetünknek legkisebb részei is szükségesek és az egész test javára szolgálnak; valamennyi az alávetettség egy azon elvének engedelmeskedik az egésznek fentartására. Kiki vesse magát tehát alá az ő legközelebbijének azon rend szerint, melyet részére a Jézus Krisztusnak kegyelme kijelölt. Az erős ne kicsinyelje a gyöngét, a gyönge tisztelje az erőset; a gazdag karolja fel a szegényt és a szegény adjon hálát Istennek, hogy olyat állított mellé, aki megsegíti őt a szükségben. A bölcs ne szóval, hanem jó cselekedetekkel mutassa ki bölcsességét; az alázatos ne tegyen bizonyságot önmaga mellett, bízza e gondot másokra. Az, aki mocsoktalanul tartja az ő testét, ne legyen ezért hiú, ismerje el, hogy másban is lakozik az önmegtartózkodás adománya.»

A szertartásokat meghatározott helyeken és időben, arra rendelt emberekkel végezzék, mint a jerusalemi templomban.<sup>2</sup> Minden hatalom, minden egyházi rendszabály Istentől jön.

«Az apostolok ami Urunk Jézus Krisztus által hirdették nekünk az igét.³ Jézus Krisztus pedig Istentől kapta az ő küldetését A Krisztust Isten küldötte el, az apostolokat pedig Krisztus. Mind a két dolog tehát Istennek akaratjából történt Felfegyverkezve mesterüknek utasításai által, meggyőződve ami Urunk Jézus Krisztusnak

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A 37 f. Indítványozták, hogy tois hégoumenois autón-X olvassunk. Csakhogy a két kéziratban hémán áll: külömben a 61. f. e sorai, melyek az Alexandrinusban nincsenek meg, a syrrel egybehangzóan: tois te archousi kai hégoumenois hémón (1. alább) teljesen igazolják a 37 f. olvasását. L. Journal des Savants 1887. jan. p. 8—9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A 40, fej. 41. L. fent

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A 42. fej.

feltámadása felől, megerősödve az Isten beszédébe vetett hitben a Szent-Léleknek malasztja által keltek ntra együtt az apostolok, az Isten országának elközeledtét hirdetve mindenütt. Prédikálva országokon és városokon keresztül, kiválasztották azokat, akik zsengéivé lettek az ő apostolságnknak és miután reájok öntötték a szent lelket episcopi és diaconi-vá<sup>1</sup> tették azoknak, akik hinni akartak. És ez nem volt valami új dolog, az írás nagy ideje beszélt már episdiaconiról, mert megvagyon írva: «Adni nekik episcopi-t, hogy igazak legyenek és diakoni-t, hogy megerősödjenek a hitben.<sup>2</sup> . . .» Ami Urunk Jézus Krisztus által felvilágosított apostolaink tisztába voltak azzal, hogy az episcopos czim'\* miatt versengések fognak előállni. Épen ezért ruházták át e czimet az ő előretudásukbau azokra, akiket említettünk és elrendelték, hogy halálok után más kipróbált férfiakra szálljon át az ő hivataluk. Mi tehát nem tartjuk igazságosnak, hogy azokat, akiket az apostolok vagy más kiváló férfiak az egész egyház hozzájárulásával ruháztak fel e méltósággal és akik kifogástalanul szolgálták a Jézus Krisztusnak nyáját, alázatosan, békeszeretőn, tisztességesen, aminek hű bizonyságát adták hosszú időn keresztül, e méltóságból kivessék; mert mi nem vethetnék ki súlvos vétek nélkül az episcopatusból azokat. akik a szent áldozatokra méltók. Boldogok azok az elöljárók, akik befejezték futásukat mi előttünk és meghaltak, mint szentek és eredményt mutattak fel! Ók legalább nem tartanak attól, hogy valaki kiszorítja őket arról a helyről, melyet számokra kijelöltek. De ti mint látjuk, nehányat elmozdítottatok közülök, akik hűen szolgáltak az Úrnak tisztében, melyet kifogástalanul és becsülettel töltöttek be . . .

Avagy nincs-e nekünk egy Istenünk, egy Krisztusunk, egy kegyelmi lelkünk, mely reánk szállott, egy hivatásunk a Krisztusban? Miért tépjük, miért szaggatjuk a Krisztusnak tagjait? Miért háborúskodunk a saját testünkkel, s felejtkezünk meg esztelenül arról, hogy egymásnak tagjai vagyunk? ... A ti szakadástok megtévesztett számosokat, lehangolt másokat, a kétely hangját hintette el sokban, minket pedig bánattal töltött el; és a ti perpatvarkodástok mégis egyre tart. Vegyétek elő Istenben boldogult Pál apostolnak a levelét. Miről irt ő nektek elsősorban az ő Evangyéliomában? Bizonyára, az igazságnak szelleme mondotta tollba neki azt, amit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A presbyteros és episcopos egyjelentőségéről lásd Pdl apostol p 238–234.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ezsaiás I.I. 17-nek görög fordításából vett, de alig megfelelő idézete.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A 44. f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Has. II. Tim. IV. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A 46. f. .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A 47. t

nektek írt Kephasról, Apollosról és önmagáról. Ármány dúlt akkor ti közietek; de e viszályok nem voltak oly kárhozatosak, mint ma. Ti ekkor afölött vitatkoztatok: a valódi apostoloknak adjatok-e előnyt, avagy egy embernek, akit az apostolok magok közé fogadtak. Ma gondoljátok csak meg, kik azok, akik a jó ntról letéritettek titeket és sebeket ütöttek a testvéri szeretetnek ama jó hírnevén. mely becsületet szerzett nektek. Csúnya dolog, szeretteim nagyon csúnya és a keresztyén jámborsághoz nem méltó dolog azt hallani mindenfelől, hogy ez az annyira szilárd, oly régi korinthusi egyház fellázadt az ő vénei ellen egy vagy két ember kedvéért És ez a hir elhatott nemcsak hozzánk, hanem azokhoz is, akik nem igen jóakaróink, úgy, hogy az Urnák nevét káromolják a ti oktalanságtok miatt' és veszedelmeknek a magját hintitek el. . . Egyik másik hivő különösen azzal foglalkozik, hogy a gnosis titkait megfejtse, amaz abban bölcs, hogy a beszédeket megítélni tudja, emennek cselekedetei tiszták. Alázza meg magát annyival inkább, hogy nagynak tűnjék fel, a közérdeknek rendelje alá a saját érdekét»

A zavargások szerzői jobban tennék, ha végleg elköltöznének.

«Van-e köztetek oly nemes, oly gyöngéd, oly jóakaró, aki így szóljon «Ha a viszálynak, a perpatvarnak, a szakadásoknak én vagyok az oka, vissza vonulok, oda megyek, a hova akarjátok, azt cselekszem, a mit a többség rendel. En csak egyet akarok s ez az, hogy Krisztusnak nyája éljen békességben az ő Véneivel, a kiket számára rendeltek.» Aki ekként cselekednék, nagy dicsőségre tenne szert az Úrban, s a hova csak fordulna, mindenütt melegen fogadnák őt.» Az Úré a föld és annak teljessége.»³ íme így cselekszenek, így fognak cselekedni azok, akik Istennek utait követik, aki azt soha sem bánatja meg velők.»⁴

Pogány királyok, vezérek mentek önként a halálnak elé a döghalál idején, hogy honfitársaikat megmentsék; mások a száműzetésbe mentek, hogy a polgár háborúnak véget vessenek. ^Tudjuk, hogy többen közülünk a börtönöket keresték fel, hogy azokból másokat szabadítsanak ki.» Judith, Eszter önmagokat áldozták fel a népért<sup>5</sup> Ha azok, akik okai a zendülésnek, elismerik hibájukat, nem nekünk, hanem Istennek engedtek. Mindenki örömmel üdvözölné az egyház jobbulását.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. Cor. 1. '

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. ő. Rom. II. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zsolt. XXIII. I.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Az S4. fej.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Az 55. f. V. Az 59. f. Bry. Phil. kiad.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Az 56. f.

«Ti tehát, akik elkezdtétek a viszályt, vessétek magatokat alá az elöljáróknak és javuljatok meg a vezeklés szelleme által, meghajtván térdeiteket a ti szívetek által.¹ Tanuljatok meghódolni, hagyjatok fel a hiú és szemtelen lármával; mert jobb tinektek kicsinyeknek, de tisztelteknek maradni a Krisztusnak nyájában, mint a (elsőbbség csalóka látszatai után kapkodnotok és száműzve lennetek a Krisztusnak reményeiből.²

A keresztyén ugyanazon hódolattal tartozik a földi hatalmaknak, aminővel püspökeinek és a gyülekezet véneinek. Nérónak legpokolibb kegy etlenségei pillanatában hallottuk hangoztatni Páltól és Pétertől, hogy e szörnynek hatalma az Istentől jön.' Kelemen ugyanakkor, midőn Domitián a legkegyetlenebbül dühöngött az egyház és az emberi nem ellen, szintén Isten helytartójának mondja őt Egy imában így könyörög Istenhez:

«Te vagy az, Uram, aki, a te nagy és kimondhatatlan hatalmad által, fejedelmeinknek és azoknak, akik minket kormányoznak, királyi hatalmat adtál e földön, hogy megismerve a dicsőséget és méltóságot, melyet te osztottál ki közöttünk, hódoljunk nekik és elkerüljük ez által azt, hogy összeütközésbe jöjjünk a te akaratoddal. Adj nekik Uram egészséget, békét, egyetértést, szilárd állandóságot, hogy akadály nélkül gyakorolhassák a legfőbb hatalmat, melyet te bíztál reájok. Mert te vagy az, mennyei mester, világok királya, aki dicsőséget, méltóságot és hatalmat adtál az emberek fiainak minden fölött, ami a földön él. Vezesd Uram az ő akaratjukat a jóra s arra, ami előtted kedves, hogy a hatalmat, melyet te adtál nekik, békében elnézően, jámboran gyakorolva — Kegyelmesnek találjanak.<sup>3</sup>

Így néz ki ez az irat, a római egyház gyakorlati bölcsességének, mély politikai belátásának, kormányzási szellemének e kiváló emléke. Péter és Pál hova-tovább békejobbot nyújtanak egymásnak abban; '1 mindkettőnek megadják az igazat; a Törvény és a cselekedetek harcza kivan békitve; e határozatlan kifejezés: «Apostolaink,» «oszlopaink,» az elmúlt harczoknak emlékét álczázta. Bár Pálnak nagy bámulója, a szerző alapjában zsidó. Jézus ő előtte egyszerűen «Istennek szeretett fia «a főpap, a keresztyének feje.» A judais-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Valószínűleg a *Manassé imdjdból* vett kifejezés V. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rom. XIII. 1 s köv.; I. Petri 11, 13, 17. V. Tit. HI. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Az 5. f. A két apostolt a Philotheos által felfedezett rész 62. fejezete így czimezi: *hói faltres hdmón*.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A 31, 32, 33. fej.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Az S, 42, 44. f.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A 47. f.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Az 59, 60, 64. f. (Philos, k.i E részletek tűnhettek fel talán Photiusnak (cod. CXXVI.) olyanokul, melyekben a Jézus Krisztus istenségének tökéletlen tana rejtődzenék.

mussal korántsem szakít, sőt teljesen sértetlenül tartja fent Israel kiváltságát; csak egy a pogányok között választott új népet csatol Israel mellé. Az ősi szabályokat mind érvényben tartja, habár eredeti értelmökből kicsavartán.¹ Mialatt Pál eltöröl, Kelemen megtart és átgyúr. Legelső óhaja az egyetértés, az egyöntetűség, a szabály, a rend az egyházban, mint a természetben² és a római birodalomban.s A hadsereget választja mintául az egyház részére.⁴ Engedelmeskedjék kiki rangja szerint, ime ez a világ törvénye. A kicsinyek nem lehetnek el a nagyok nélkül, sem a nagyok a kicsinyek nélkül; a testnek élete az összes tagok együttes működésének az eredménye. Az engedelmesség tehát egyértelmű a \* kötelességgel.» Az emberek közötti egyenlőtlenség a függő viszony: isteni törvény.

Az egyházi hierarchiának története, története egy hármas lemondásnak. A hívek gyülekezete legelőször összes hatalmát a Vének vagy presbyteri kezei közé teszi le, a presbyteralis testület egyetlen egy személybe összpontosul, aki az episcopos; majd a latin egyház episcoposai megsemmisülnek közülök egy előtt, aki a pápa. Ez utóbbi fejlődés, ha ugyan annak nevezhető, csupán napjainkban fejeződött be. Az episcopatus az II. századnak az alkotása. Az egyház absoi beálása a presbyteri által befejezett tény már az első század elmúlása előtt. Római Kelemen levelében még nem az episcopatusról, hanem a presbyteriatusról van szó.' Egy oly presbyterosról, aki a többiek fölött állana és a ' többieket megfosztaná méltóságoktól, nem találunk nyomokat De a szerző nyíltan hirdeti már, hogy a presbyteriatus, a papság a nép fölött áll. Az apostolok, midőn egyházakat állapítottak, a Szent-Lélek sugalmazása alapján választották meg a püspököket, diakonokat a belépő hívek számára.» Az apostolok mandatarius hatalma rendes örökösödés utján ment át Egyetlen egyháznak sincs tehát joga elmozdítani elöljáróit.\*1 A gazdagok kiváltsága semmi az egyházban. Ép úgy azoknak akik mysticus adományokban részesültek, kell a legalázatosabbaknak lenniök s nem szabad azt hinniük, hogy a hierarchia fölött állanak.

Elérkeztek immár a nagy problémához! Ki az, akiből áll az egyház? A nép-e? A papság-e? Az ihletett-e? A kérdés már Pál idejében is felmerült,<sup>7</sup> a ki azt a leghelyesebben, a kölcsönös szere-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A 40—44. *i*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A 20. f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A 37. f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A 39. f. A *presbyteroi, episkopoi* (42, 44. f.) synonitnok a levélben, mint a Phil. I. 1; *Csel.* XX. 17 s köv. A *hígoumenoi, proégou menői* szavaknak értelme egy. V. Zsid. XIII. 7, 17, 24. L. *Pdt apostol* p. 238—239.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A 44. f.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Pdt apostol p. 405 s köv.

tét által oldotta meg. A mi levelünk tisztán katholikns értelemben oldja meg a kérdést. Az apostoli czim minden; a nép joga semmivé zsugorodik össze. El lehet tehát mondani, hogy a katholicismus Rómából eredt, mert a római egyház nyomjelezte annak legelső szabályát. Az előrang nem függ össze a lelki adományokkal, a tudománynyal, a kiválósággal, hanem a hierarchiával, a canonicus ordinatio csatornája révén átruházott hatalmakkal, mely ordinatio szakadatlan lánczolattal fűződik az apostolokhoz. Kiérzik, hogy a szabad egyház, a mint azt Jézus¹ felfogta és a mint azt még Pál értelmezte,² anarchicus utópia csupán, melynek jövője nincs. Az evangyelmi szabadság zavart szült; az egyöntetűséget csupán a hierarchia utján vélték elérhetni, anélkül a halált.

Irodalmi tekintetben Kelemen levele kissé gyönge és bágyadt. Legelső emléke az ama szertelen, túlzásokkal megtömött prédikátor izü irálynak, melyet ma is megtalálunk a pápai bullákban. Pálnak utánzása észrevehető, a szerző fölött a szent írásoknak emléke uralkodik. Majdnem minden oldalon találunk utalásokat az ó testamentomi iratokra. Ami az új, alakulóban levő Bibliát illeti, eziránt Kelemen feltűnően elfogult. A zsidókhoz irt levelet, mely némileg patrimoniuma a római egyháznak,3 bizonyára naponként olvasta,4 még inkább mondható ez Pálnak nagy leveleiről." Utalásai az evangyeliumi szövegekre Máté, Márk és Lukács között oszolnak meg,<sup>11</sup> mintha majdnem ugyanazon szöveg feküdt volna előtte, melyet mi bírunk,7 de természetesen más beosztással, mint a miénk. A Jakab és Péter leveleire való utalásokhoz kétely fér.s De a mi meglep, ez a zsidó apocryphoknak a használata, melyeket Kelemen ugyanazon tekintélylyel ruház fel, mint az ó testamentom iratait,9 Juditot,10 Ezechiel egy apocryphusát,11 Mózes meny-bemenetelét,12 talán Manassé imáját. 13 Miként Judás apostol, Kelemen is helyet adott Bibliájában a szenvedélyek s a zsidó képzelet által sugalmazott újabb összes

```
<sup>1</sup> Máté XVIII. 20.
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> II. Cor. 1, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. Antikr. p. XVII. s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A 9, 10, 12, 17, 27, 36, 43, 51. 56, 58. r.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A 13, 24, 32, 34, 35, 37, 47, 47, r.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A 13, 15, 16, 24, 46. r. Aghraphon 2. r. V. Csel. XX. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Természetesen a negyedik evangyéliomról itt nincs szó.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A 12. 30, 49. f.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> V. Photius cod. CXXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Az 55. r.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> A 8. r.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> A 17, 23, 25. 26, 46. r. (Hilgenf.)

 $<sup>^{13}</sup>$  H. ö. az 57. r. Kampsantes la gonata tét kordiát hymön és Manassé künő gonu kordiát mod.

termékeknek, melyek a régi héber litteratura alatt állanak ugyan, de annál alkalmasabbak voltak arra, hogy a pathetikus szónoki és vallásosságtól buzgó hang révén a kornak tetszését kinyerjék.

Kelemen levele külömben czélt ért. A rend helyreállott a Corinthusi egyházban.¹ A szellemi hittudósok magas igényei lelohadtak. E kicsiny conventiculomokban oly lángoló hit élt, hogy a legnagyobb megalázást tűrték el inkább, mintsem elszakadjanak az egyháztól. A munka sikere azonban jóval túllépte a corinthusi egyház határait. Nincs irat, melyet sűrűbben utánoztak, sűrűbben idéztek volna. Polycarp,² vagy az, a ki a neki tulajdonított levelet irta, az Ignácz-féle apocryph leveleknek a szerzője,³ > a szent Kelemen második levele hibás czimet viselő terméknek a szerzője,⁴ folyton merítenek belőle, mint oly írásból, melyet majdnem könyv nélkül tudnak s amely vérükbe ment át. A levelet sugalmazott iratként olvasták az egyházban.³ Az újótestamentom függelékei között kapott helyet. A Bibliának egyik legrégibb kéziratában (a Codex Alexandrinusban) az új szövetség könyvei sorában és mint azoknak egyike szerepel.⁴

Kelemen püspök mély nyomot hagyott maga után Rómában.<sup>5</sup> Már a legrégibb időkben egy szentegyház őrizte emlékét? a Coelius és az Esquilinus közötti völgyben, oly helyen, a hova a hagyomány az ő szülői házát helyezte<sup>6</sup> és a melyhez mások százados habozás után Flavius Clemens emlékét akarják csatolni.<sup>7</sup> Mint egy Rómában igen népszerű regénynek hősével fogunk találkozni vele később nem csekély bámulatunkra. A regény czime: Recognition es, mert atyja, anyja és fivérek, kiket halottakul sirattak, ismét fellelik és felismerik egymást. Társnőül Graptét kapja meg, a kire az árvák

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heges. Eus. H. E. IV., XXII. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. ö. Kelem. 1. Polychoz 4; Kelem. S. Polychoz 9; Kelem. 7. Polycarphoz 7; Kelem. 9. Polychoz 2; Kelem. 13. Polycarphoz; Kelem. 21. Polycarphoz 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ad Polyc. 5. V. Kelem. 38, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A 11. r. H. ö. I. Kelem. 23. A Kelemen utánzat nyomai, melyeket a Barnabásról nevezett levélben vélnek találni, nem domborulnak ki.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cor. Dénes 1. c.; Euseb. H. E. III. 16, 38; IV. 23; sz. Jerom. De virit Hl. 15; Canones Apóst. 85. (Lagarde, Rel. jux. ecet. ont. p. 35).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Gredner, Gesch. des neut. Kan. p. 239. V. ibid. p. 247, 252. stb.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Iren. HI., III, 3.

<sup>8</sup> Sz. Jerom. De vir. ill. 15; Cone. Labbe II. 1558. D. L. Bulletino de Rossi 1. r. Ser 1863. p. 25 s köv.; 2. S. 1870. p. 129; Rév. arch. 1872. julius, aug és sept.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A különös alépítmények, melyeket a Sz -Kelemen egyház alatt találtak, nem világították meg a kérdést, de sőt meggyöngitik a hagyományos véleményt. Az alépítmények között van egy mithraeum is.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> L. fent. V. *Journal des sav.* 1870. jan. p. 24.

és az özvegyek tanítása és kormányzata van bízva.¹ Ott a félhomályban körülvéve a történeti távol ragyogó pora által, Kelemen egyik nagy alakja a bölcsőkorát élő keresztyénségnek. Csupán néhány sugár lép ki a titokzatos homályból, mely alakját környezi, mint Giotto régi elmosódott frescojának egyik szent feje, melyet csupán aranydús koronájáról és egy tiszta és üde színezésnek nehány bizonytalan vonásairól ismerünk meg.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pásztor Vis. II. 4.

## TIZENHATODIK FEJEZET.

## A Flaviusok vége. Nerva. — Az apocalypsisek ismét felélednek.

Domitiánnak halála szorosan összefügg a Flavius Clemensével és a keresztyén üldözéssel. Az eseményekről szóló tudósításokban van valami, a mit pontosan leimi nincs módunkban. 1 Büntetlenül mondja Juvenal, foszthatta meg Rómát legkiválóbb leikeitől, anélkül hogy találkozott volna egy is, aki fegyverhez nyúlt volna, hogy azokat megboszulja; de elveszett, mihelyt veszedelmessé kezdett válni a foltozó vargákra. íme ez okozta vesztét a Lamia vérrel felkent embernek. - Valószínű, hogy Domitilla és Flavius Clemens emberei tagjai voltak az összeesküvésnek.<sup>3</sup> Domitillát visszahívhatták I'andatarjáról Domitján uralkodásának utolsó hónapjajban. 1 A szörny körül külömben is általános összeesküvés szövődött. Domitián érezte ezt; mint minden egoista, tulkövetelő volt a mások hűségében. Epaphroditust, aki Néró öngyilkossága mellett segédkezett, kivégeztette, hogy megmutassa, milyen bíint követ el a felszabadult, aki urára emeli kezét, még ha azt jó szándékból teszi is.<sup>3</sup> Domitia, a neje, egész környezete remegett és elhatározta, hogy elébe vágnak a csapásnak, mely őket fenyegette. Hozzájok csatlakozott Domitillának felszabadultja és javainak kezelője, Stephanus.' Minthogy igen izmos ember volt, szemtől-szembe akart támadni. Szeptember 18-án, délelőtt tizenegy' óra tájt,7 felkötött karral jelent meg Stephanus a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sueton, Domit. 15; Lact. De mórt, periec. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Juvenal Sat. IV. 151 —154.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sueton *Dóm.* 15, 1"; Philostrat. *Apoll.* VIII. 25. Philostrat regényíró, mint Alexander Dumas pere. Kedve szerint rendezi a történetet; de azt tanulmányozta is, úgy lehet hivatkozni reá, mint Alexandre Dumas pére-re hivatkoznánk a XVI. és a XVII. század történetére vonatkozólag, ha e kor összes emlékiratai elvesztek volna.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Tertullián Ápolt. 5. L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sueton Dóm. 14; Dio Cass. LXVII. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Név, mely nagyon keresztyén hangzású. .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sueton *Dóm.* 17; Dio Cass. LXVII. 15 és köv.; Philostrates. *Apollóniái* VIII. 25; Oros. VII. 10, 11, Aurél. Victor *Epit.* XI. 11—12.

császár előtt, hogy emlékiratot nyújtson át neki egy állítólagos öszszesküvésről, melyet ő fedezett fel. A komornyik, Parthénius, aki részese volt a complotnak, bevezette őt és bezárta az ajtókat. Mialatt Domitián figyelemmel olvasott, Stephanas tőrt húzott ki karkötőjéből és lágyékon szúrta vele. Domitiánnak volt ideje odakiáltani egy fiatal szolgának, aki a Lares oltárra felügyelt, hozza elő fegyverét a fejvánkos alól és segítségért kiáltott. A gyermek a fejvánkoshoz fut, de csak a markolatot találja. Parthénius mindenről eleve gondoskodott és elállotta a kijáratokat A küzdelem sokáig tartott. Majd a tőr felé kapott Domitián, hogy azt a sebből kihúzza; majd, félig elmetszett ujjaival a gyilkos szemeit akarta kinyomni; sőt sikerült a földre teperni őt Parthénius erre más összeesküvőket eresztett be, akik aztán végeztek a nyomorulttal. Ideje volt, a testőrök nehány pillanat múlva már ott voltak és felkonczolták Stephanust.

A katonák, kikkel Domitáin gáládul bánt, de akiknek zsoldját felemelte, megakarták boszszulni és Divasnak kiáltották ki. A senatus azomban megtudta akadályozni ez utolsó becstelenséget. Osszetörette és ledöntette összes szobrait, kitöröltette nevét a feliratokban, lehordatta diadalivét. Elhatározta, hogy úgy temessék el, mint egy gladiátort, de dajkájának sikerült elvitetni testét és egyesíteni titokban a hamvakat a család többi tagjainak hamvaival a gens Fla via templomában.'

A Flavius ház, melyet a forradalmak véletlenje emelt fel ily rendkívüli sorsra, e percztől kezdve jelentéktelen homályba sülyedt. Még érdemes és erényes tagjait is elfelejtették. A büszke, tiszteletreméltó és előkelő aristokraták az uralmi polczon csak ellenszenvet érezhették maradékai iránt egy oly családnak, melynek utolsó fejére jogos megvetéssel gondoltak. Flaviusról nem hallunk beszélni az egész II. század alatt. Flavia Domitilla elfeledve fejezte be életét. Nem tudjuk: két fiából, kiket Domitila utódaiul jelölt ki, mi lett Okunk van feltenni,² hogy Domitilla maradékai egészen a III. század végéig éltek. E ház, úgylátszik, mindig közel állott a keresztyénséghez. Az Ardeatina utón fekvő családi sirbolt³ a legrégibb keresz-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sueton Dóm. 17, 23; Plin. Panég. 52: Dio Cass. LXVH. 18; LXVIII. I; Philostrat. A soph. Mete I., VII. 4: Macrobius Satum. 1, 12; Lactan. De móri, persec. 3; Prokop, Titkos töri. VII. f. 4; Oros. VII. 11; Aurelius Victor Caes. XI. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Trebell. Pollio *Trig. tyr.* 11. f. Elmés feltevések szerint Petronilla, Sz. Péter állítólagos leánya, e családhoz tartozott volna. De Rossi *Bull, di arch, crist.* 1865. p. 22, 23, 46—47, 95; 1874. p. 5 s köv.; 68 s köv.; 122 és köv. és 1875. 5. p. s köv. Lásd a következő jegyzetet. Plautilláról lásd de Rossi idézett műveit.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Minden jel arra mutat, hogy az a Marancia-féle szép antik sirbolt, melyet 1865-ben födtek el. De Rossi *Bull, di arch, crist.* 1865. mart., május, jun.,

tyén katakombák egyike. A többiek közül tágas bejáratával válik ki classicus stylben tartott előcsarnokával, mely elől az országút felé egészen nyitott, széles halottas kamarájával, a hová a sarcophagokat helyezték, finom és egészen világias jellegű disz festményeivel a kamara boltozatán. Ha a homlokzatot nézzük, minden Pompejire emlékeztet vagy még helyesebben a Lívia villára ad gallinas albas a flaminiani utón. Mennél mélyebbre hatolunk a sírboltba, a jelleg mindinkább keresztyénibb lesz. Megengedhető tehát, hogy e szép sírboltot Domitilla avatta fel, akinek famíliája nagy részt keresztyén lehetett. A III. században még jobban kiszélesítették a bejáratokat s egy collegiális sehol át rendeztek be valószínűleg az agapék vagy a szent ünnepélyek számára.

A körülmények, melyek az agg Nervát emelték a trónra, homályosak. E választásban az összeesküvőknek, akik a zsarnokot megölték, döntő szerep jutott. A reactio a megelőző uralom utálatosságaival szemben elkerülhetetlen volt, az összeesküvők azomban, minthogy ez uralom első lényeiben nekik is volt részök, fölötte erős reactiot alkalmazni nem óhajtottak. Nerva kiváló ember volt, de zárkózott, félénk, a fél-rendszabályoknak kedvelője a túlzásig.<sup>3</sup> A had-

deczemb., Roma tolterranea t. I. p. 131 s köv., 186, 265. k. 319—321. Az ásatásokat 1 873-ban újra megkezdték és azok a caemeterium Domitillae Nerei et AchUlei ad Sanctam Petronellám felfedezésére vezettek. L. De Rossi Bull. 1874. és 1875. 1. c. Rev. arch, 1874. jun., aug. p. 128 — 129; 1875. jan. p. 70; 1875. mart, p. 198 — 199; 1875. jul.; 1876. mart.; Compt. rend, de l'Acad. det inter. 1875. mart. 12. De Rossi urnák nem sikerült történeti értékűvé tenni azt, ami Sz. Petronillára, Nereára, Achilleára vonatkozik. Az ősi legendának anyagi nyomaira, elmosódó helyekre akadt; de nem mutatta ki, hogy e legenda, valóban antik értesítések hiányában, kivételt képezne ama többi között, melyeket a kritika már régen visszautasított. Ha, mint olykor elképzelik, a Flavius-ház átélte az egész II. és III. századot, keresztyén előkelő kört képezve, lehetetlen, hogy Tertullián s annyi más arról nem tudott volna, hogy Eusebius arra a hitvány morzsára szorítkozott volna, melyet Bruttiusnál talált.

- <sup>1</sup> Szöllőlevelek, madarak, virágok, szüretelő gyerekek, szárnyas géniusok, gyászlakomák, Psyché, tájképek. Kétséges azomban, hogy a teljesen keresztyén festések, melyek a falakat díszítik, Domitilla korából lennének.
- <sup>2</sup> Ex indulgentia Flaviae Domitillacv. Flaviae Domitillae Caesaris Vespasian! neptis beneficio (de Rossi). Nagy érdekkel bírna annak tudása, vájjon Orelli 776. sz. feliratán (948. a Corpus inser. lat. Bull. VI. kötetében 1865. p. 6. r. 1. fent) eredetileg ez az aláírás D. M. állott-e. A Sz. Kelemen egyháznál van e feliratnak egy kis töredéke s egy másik a Capitólon. E töredékek állapota olyan, hogy abból mi föltevés sem vonható le. A Flavius famíliában található egyéb keresztyén v. zsidó nyomokra vonatkozólag lásd Rossi Roma sott. I, 188; Journal det táv. 1870. jan. p. 23; Rev. arch. 1874. okt. p. 271.
- <sup>3</sup> Dio Cass. LXVIII. 1—4; Aur. Victor *Epil.* XII; Eutrop. *Brev.* VIII. 1; Zonaras *Ann.* XI. 20; *Chron. pata.* p. 251; Plin. *Panég.* 7, 8, 35, 89. és *Levelek* I, 5; II. 1; IV. 22; V. 3; VII. 33; IX. 13; X. 62, 63; Tacit. *Agricola* 5; Henzen

sereg a Domitián gyilkosának megbüntetését követelte; a Senatusnak tiszteletre méltó része megbüntetni kívánta azokat, akik az utolsó kormányzat bűntettének végrehajtói valának; e két ellentétes kívánság között ide-oda kapkodva, gyakran igen gyöngének bizonyult Nerva. Egy alkalommal, együtt ültek az asztalnál a kitűnő Junius Mauricus, aki koczkára tette életét a szabadságért s a nemtelen Veiento, egyike azoknak, akik a legtöbb rosszat követték el Domitián alatt. A beszélgetés Catullus Messalinusra fordult, a leghitványabb delátorra. «Mit tenne most Catullus,ha élne? — kérdiNerva. — Mit? — kiált fel türelmét vesztve Mauricus, velünk ebédelne.»

Minden jót, a mit csak a baj megszüntetése nélkül meglehet tenni, Nerva megtette. Senki sem szerette jobban soha a haladást; emberies és szelíd szellem költözött a kormányzatba, sőt a törvényhozásba is. A senatus visszanyerte tekintélyét, a jó s becsületes emberek szentül hitték, hogy a kor problémáját, a princzipátus s a szabadság szövetkezését, véglegesen megoldották.<sup>2</sup> A vallási üldözés őrültsége, mely Domitián legyégzetesebb fonákságainak egyike volt, teljesen eltűnt. Nerva szabadon bocsátotta azokat, akik e vád alapián kerültek a börtönbe s visszahívta a számüzötteket.<sup>3</sup> Eltiltotta üldözését — bárki legven is az — a zsidó szokások követőinek, az istentelenség czimén indított perek megszűntek,1 a feladókat megbüntették.<sup>5</sup> A fiscus indaicus végrehaitása, mint láttuk, sok viszszaélésre nyújtott alkalmat. Olyanokkal is megfizettették, aki fizetni nem lett volna köteles, az egyesek minőségének megállapításában zaklató nyomozásokat foganatosítottak. Rendszabályokat léptettek életbe hasonló visszaélések megakadályozása végett és ez intézkedés emlékét egy érmen látható felirat tartotta meg számunkra kifejezetten.<sup>11</sup> (Fisci ludaici Calumnia Sublata.)

Izraelnek összes családjaira tehát egy irtózatos vihar után viszonylagos nyugalom virradt. Föllélegzettek. Nehány év alatt a római egyház oly virágzást ért el, a minőt még soha.<sup>7</sup> Az apocalyp-

Inscr. 5436 f.; Philostrat. Apoli. VIII., VII. 34—36; XXVII; Martial VIII. 70; Euseb. H. E. III., XX. 10. és Chron. p. 162, 163. Schaene.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plin. Epist. IV. 22; Aurél. Victor Epit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tacit. *Agricoio* 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Euseb. H. E. III., XX. 10; Chron. p. 162, 163. Schaene, Zonaras XI. 20; Plin. Epist. I., V. 16; IV., IX. 2; XI. 14. Többen még Domitián életében térhettek vissza. I, fent.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Out' asebeias, out' ioudaikou bion Jtataitiasthai tinas synechórése. Dió Cass. LXVIII. c. L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dio 1. C. Plin. Pandgyr. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Eckhel *Doctrine num. vet.* II. vol. VI. p. 404 S köv. Cohen *Méd imp.* I. pl. XV. 86; Madden *Jeuisch coinage* p. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Eact. De mórt, persec. 3.

ticus eszmék újra felburjánoztak; hitték, hogy Isten az ő megjelenését a földön arra a pillanatra határozta el, midőn a kiválasztottak száma bizonyos meghatározott számot fog elérni. Nagy vigaszukra szolgált, hogy a számot naponként növekedni látták.¹ A Néró viszszatérésébe vetett hit nem tűnt el. Néró ha él, hatvanesztendős lett volna, ami nagy idő ugyan annak a szerepnek, melyet neki szántak; a képzelődés azonban nem igen okoskodik. Külömben Néró, az Antikrisztus hova-tovább eszményi alakká vált; a természeti élet feltételein kívül álló alakká. Viszatértéről sokáig beszéltek még azután is, mikor már nyilvánvaló volt, hogy többé nem élhet.²

A zsidókat lángolóbb és komorabb hevület szállotta meg, mint valaha. Ugylátszik, hogy e nép vallási öntudatának törvénye volt már minden kimagasló válság idején, mely a római birodalmon végig száguldott, egy-egy allegoricus termékkel állani elő, melyben a jövendő iránti előítéletnek engedett szabad folyást. A 97. esztendő sokban hasonlított a 68-ik évhez. A természet csodái mintha megkétszereződtek volna.³ A Flaviusok bukása majdnem oly benyomást tett, mint a Julius házé. A zsidók hitték, hogy a birodalom fenállása ismét kérdésessé vált. A két bukást vérengző esztelenségek előzték meg és polgári zavargások követték, melyek az annyira zaklatott állam életképessége iránt kételyeket támasztottak. A római hatalom ez újabb fogyatkozása alatt a messiási képzelődés lépett sorompóba; a birodalom és az idők végét hirdető bizar számítások újra megindultak.

Nerva uralkodásának Apocalypsise, az efféle termékek szokásának megfelelően álnév, az Esdrás neve alatt jelent meg.<sup>4</sup> Az irat nagy hírre kezdett vergődni. Túlzó szerepet tulajdonítottak neki a

 $<sup>^{1}</sup>$  Róm. Kelem. *Epiel. 2, 58. 59.* f. (Philoth. kiad.) V. Apoc. VI. II, IV. Esdrás IV. 36.

 $<sup>^2</sup>$  L. Antikrieet. p. 317, 318. 3. jegyz. V. ö. Carm. eib. III. 167; III. 73. (I  $1\cdot I\ J\ J$  )

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Euseb. Chron. p. 162, 163. Schaene; Sueton Domit. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ez az Esdrás IV. könyve» két első és két utolsó fejezetei nélkül, amint azt az atniensi kézirat feltünteti (IX. század) s a latin legtöbb kéziratokban megtaláljuk. L Garnier Catal. des mes. d'Amiens (1843.) 10. sz. E négy fejezetet keresztyén kéz irta körülbelül a III. században. L. Ewald (Göltinga 1863), Volkmar (Tübingen 1863) Hilgenfeld, Jud. Mestids (Leipzig 1869), Fritzsche (Leipzig 1871) kritikai kiadásait. Bensly úr fedezte fel az amiensi kéziratban a hetven verset, melyek a latin kiadásból hiányzanak (VII. f.). The miseing fragment stb. (Cambridge 1875). A könyv keltét a XI. és XII. fejezetből határozhatjuk meg (1. alább). Ezen okoskodások azomban nem bírnak a bizonyosság azon erejével, mint azok, melyek mellett a János Apocalypsisének a kelte meghatározható. A XII. 14, 20, 29. verseit nehéz megfejteni; föltehető, hogy a kezdetleges szövegben hex kai hex állott, melyet azután sajátos volta miatt csakhamar dódeka-nak Írtak. Ez azomban kevésbbé valószínűtlen, mint az, hogy mindegyik szárny egy-egy fejedelmet jelent; a szárnyakat mindig pá-

szent könyvek helyreállításában.¹ A hamisítónak külömben szüksége volt egy oly személyiségre, aki kortársa lehetett a zsidónép akkorihoz hasonló állapotának. A művet, ugylátszik, azon hebraismussal telt görög nyelven írták meg, melyen a János Apocalypsisét.³ Az eredeti elveszett, a görög szöveget azomban lefordították latinra, syrre, arménre, ethiopra, arabra, így maradt reánk e fontos okmány s ez utón állítható össze annak legelső alakja. A munka gyönyörű irat, igazi héber termék, melyet egy fariseus³ irt meg, valószínűleg Rómában? A keresztyének sóvárogva olvasták, adoptálták s ahhoz, hogy azt egy' igen épületes keresztyén könyvvé alakítsák át, alig volt egy két tollvonásra szükségök.⁵

rosával szerepelteti szerzőnk, s nem úgy, mint mikor a fejekről szól, ami arra mutat, hogy a szárnyakat mindig kettősen kell vennünk. A két megfelelő szárny egy' azon erőnek felelvén meg. csak természetes, hogy a szerző azok párját vette symbolicus egységnek. Egy szárny, párja nélkül, egy-egy fejedelem megjelölésére nem igen felelt volna meg azon logikai alaknak, melyet e látnokok legkülönösebb képzelgéseik közepette is mindig szem előtt tartottak. Esdrás Apocalypsise, a két fejezettől eltekintve, Nerva uralkodására vezetendő vissza, minthogy a könyv a Elavius-ház bukásánál későbbi, de a Traján trónralépténél korábbi. A 98. év január hava után a szerzőnek a birodalom közeli bomlására irányuló gondolata érthetetlen lenne. A III. 1, 28; IX. 45; X. 46-ban előforduló harmincz év azt mutatja, hogy harmincz év telt el Jerusalemnek feldnlása óta. Λ III. 1. vers, mely történetileg is Esdrástól ered, anachronismust eredményezne. A Herodes dynastiára állítólag irányuló vonatkozás a VI. 7 s kőv. versekben, nem bir alappal. Edom, itt a római birodalmat jelenti.

- <sup>1</sup> IV. Esdr. XIV. 36 s k.
- <sup>2</sup> Hilgenfeld p. XLIII. H ö. IV. Esdr. VI. 56. és F.zsaiás XL. 15 (Sept.) Bizonyos sajátságok egy héber eredetinek a feltevésére vezethetnének. Derenb. Revut cril. 1876. aug. 26. p. 132. 4. jegyz.
- <sup>3</sup> V. A IX. f. 37; XII. 7. A János Apocalypsisének utánzatai, mint azt hinni vélték, nem bizonyosak. (IV. Esd. VI. 20; VIII. 52; XIV. 13; XX. 12.) Több hasonló vonás oka a közös minta, melyet a két látomány felhasznált, a Dániel könyve, avagy a közkézen forgó képletek, minő p. o. az oroszlán, mint a Messiás jelképe (XII. 31. v. Apoc. V. 5.) Lásd egyébiránt még alább a Jereniiel angyalról mondottakat. A szerző a predestinatióról és az eredendő bűnről hasonlóan gondolkozik Pállal, bár nem állítható, hogy Pálnak leveleit olvasta volna. Bizonyos részeknek hasonlósága Mátéhoz (IV. Esdr. V. 18, 42, VI. 26; VII. 6; VIII. 3, 41; XIII. 31) mi fontosat sem jelent. De már a Baruch Apocalypsisével igen sok helyen egyezik (Hilgenfeld p. 38—113, majdnem minden lapon, 232—234). L. alább.
- <sup>,</sup> A I. 1. f. stb. nem feledve el, hogy az Apocalypsisekben Babylon a. m. Róma.
- " Az áldolgozás különösen a latin szövegben vehető észre. L. főleg VII. 28., hol Jézus helyett Christas áll. A változás sz. Ambrosius előtti időből való, Comment, in Lin. II. 3:; t. I. föl. 1292. kiad: Benedict. Más átdolgozások Volkmar p. 175. s k., 186, 190, 294—295. A keleti kiadások szintén módosításon mentek keresztül bizonyos helyeken. (Volktnár p. 36 s kőv.; 293 s köv.)

A szerzőt sok tekintetben úgy tekinthetiük, mint utolsó prófétáját Israelnek. A munka hét látományra oszlik, nagyrészt párbeszéd alakjában Esdrás, aki Babylonba van száműzve és Uriel angyal között; a bibliai alak mögött azomban könnyű felismerni a Flavinsi korszak heves lángolásu zsidóját, akit a templomnak Titns parancsára történt lerombolása miatt éktelen düh emészt A 70. esztendő komor napjainak emlékezete, mint örvénylő gőz szál fel lelkében és azt szent haraggal tölti el. Mily messze estünk e dühöngő zelota mellett Josephustól, aki gonosztevőkként bánik el Jernsalemnek védelmezőivel! íme végre egy hamisitlan zsidó, akit bánattal tölt el a gondolat, hogy nem lehetett azokkal, akik a templom boltozatai alatt vesztek el. A jndeai lázadás szerinte nem volt őrültség. Azok, akik a végletekig védelmezték Jernsalemet, e rablógyilkosok, akiket a mérsékelt párt feláldozott és egyedül tesznek felelőssé a nemzet szerencsétlenségei miatt, e gyilkosok szentek valának. Sorsuk méltó arra, hogy irigyeljék. 1 ők lesznek a jövendőnek nagy emberei.

Vallásosabban, a Siont ért szerencsétlenségek miatt² meghatottabban sohasem öntötte ki israelita panaszait imáival Jehovah előtt. Keserű kétely marczangolja szívét, a kiválóan zsidó kétely, ugyanaz, mely a Zsoltárost emészti midőn látja, hogy a bűnösök békében élnek.» Israel a kiválasztott nép.³ Isten boldogságot Ígért neki, ha megtartja a Törvényt. Még ha nem is töltötte be e követelményt egész szigorában, ami meghaladná az emberi erőt, jóval többet ér Israel a többi népeknél. Pedig a törvényt sohasem tartotta be nagyobb gonddal mint épen az utolsó időben. Miért van az mégis, hogy a népek között Israel a legszerencsétlenebb és pedig annyival szerencsétlenebb, a mennyivel igazabb? A szerző tisztán látja, hogy e problémának régi anyagias megoldásai\* ki nem elégitők. Gyász borul tehát bűkére mind halálig.

Mindeneknek Ura, hatalmas Úr, kiált fel, a földnek összes rengetegjei, az azokban található összes fák közül te egy szőlőtőt választottál ki magadnak; a mindenség összes országaiból egy kerületet kerestél ki, a világ összes virágai közül egy liliomot választottál. A vizek árjában egy kicsiny hegyi pataknak adtál előnyt; a kiépült összes városok között a te kezed Siont szentelte meg; a madarak seregéből választásod galambra esett és a teremtett állatok tömegében csupán egy juhot tartottál fenn magadnak. Azonképen a földszínén lakozó összes népek közül csupán egyet karoltál fel és a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A XII. f. 44-45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A X. 7—8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H. ö. Habakuk I. és II. R.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H. ö. p. Mózes nieovb. 9. R.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A Cedron 1.

szeretett népnek törvényt adtál, melyet mindenki csodál. És most, Uram, miként van az, hogy téged káromolnak egyedül, hogy a kiválasztott gyökérre idegen palántát oltasz, hogy a te kedvenczedet idegen nemzetek közé szórod. Azok, akik megtagadnak, taposnak lábaikkal a te híveiden. Ha már gyűlölni akarod a te népedet, ám legyen! De ez esetben legalább saját kezeddel büntesd őt és a büntetés gondját ne bízzad a hitetlenekre.<sup>1</sup>

Te mondottad Uram, hogy a világot miattunk teremtetted,² hogy a többi nemzet, melyet Ádámtól kezdve e föld szült, előtted nem egyébb, mint undok köpedelem ... És ime, Uram, e hitvány semmiségnek mondott nemzetek uralkodnak fölöttünk ma, ők taposnak rajtunk. És mi, a te néped, mi, kiket a te első szülöttednek hívtál, a te egyetlen fiadnak neveztél, mi, akikre annyira féltékeny valál, kivagynnk szolgáltatva nekik teljesen. Ha miattunk lett megteremtve a világ, miért nem kapjuk meg legalább ami örökségünket? Meddig fog ez tartani Uram? . . .

Sión puszta, kietlen, Babylon boldog. Igazságos ez? Sión tehát nagyot vétkezett? Legyen; de ártatlanabb-e Babylon? így hittem ezt, mielőtt nem lakoztam benne; de mióta itt vagyok, mit látok? oly istentelenségeket, hogy valóban ámulat fog el: miért tűröd el mindezt, midőn Sión sokkal kevesebbért bűnhődött. Melyik nemzet ismert téged Israelen kívül? Melyik törzs hitt benned, ha nem a Jákobé? És melyik nyert kevesebb jutalmat? Bejárva a világnak nemzeteit, azokat virágzóknak s olyanoknak találtam, akik a te parancsaiddal semmit sem törődnek. Vesd a mérleg serpenyőjébe azt, amit mi cselekedtünk és azt, amit ők cselekesznek. Közöttünk elismerem, kevés a hivő; de közöttük egy sincs. Ok háboritlan békét élveznek és mi, ami életünk olyan, mint a futó sáskáé; félelem és halálos aggodalom között folynak napjaink. Sokkal jobb volna reánk nézve, ha nem élnénk, mint e gyötrelmek között vergődünk, anélkül, hogy tudnók, mit vétkeztünk . . . s

Oh! Miért nem égtünk meg mi is a Sionnak tüzében! Misem vagyunk jobbak azoknál, akik odavesztek.<sup>4</sup>»

Uriel angyal, akivel Esdrás beszél, a mennyire teheti, kitér e tiltakozás megdönthetetlen logikája elől. Istenek mysteriumai oly mélyek! Az emberi szellem annyira korlátolt! A sarokba szorított Uriel egy, a keresztyénekéhez hasonló messiási elmélet révén me-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Az V. 23—30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A VI. 55—59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> IV. Esd. III., IV. f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A XII. f. 44—45. «Quanto erat nobis melius si essemus succensi et nos in incendio Sión; nec enini nos meliores sumus eorum, qui ibi mortui sunt.

nekül ki a hínárból.¹ A Messiás Istennek fia, de egyszerit ember,² Dávidnak sarja,³ nemsokára meg fog jelenni a Sión hegyén⁴ az ő dicsőségében és vele azok, akik nem Ízlelték meg a halált, vagyis Mózes, Enoch, Éli, Esdras.⁵ Össze fogja gyűjteni az Arzareth⁶ földnek tiz törzsét. Heves harczra fog kelni a gonoszokkal. Mintán leverte őket, négyszáz esztendeig fog uralkodni a földön kiválasztottjaival.⁵ A négyszáz esztendő elteltével a Messiás meghal\* és minden, ami él. A világon a teremtés előtti csönd fog honolni hét napig. Azután egy nj világ áll elő; az egyetemes feltámadás megkezdődik. A Mindenható megjelenik az ő trónján" és megítéli a világot.

A sajátszerű fordulat, melyet a zsidó messiánismns követ, nyíltan lép itt előtérbe. Egy örök uralom helyet, melyről a régi próféták a Dávid családja javára álmodoztak és amelyet a messianisták, ál-Dánieltől kezdve, az ő eszményi királyukra¹" vonatkoztattak, a messiási uralmat úgy fogják fel immár, mint korlátolt tartamút. A keresztyén Apocalypsis szerzője e tartamot ezer esztendőbe szabta meg. Ál-Esdrás megelékszik négyszáz évvel. A legkülömbözőbb nézetek keringtek erre vonatkozólag a judaisnmsban.¹¹ Ál-Barnch anélkül, hogy a határt pontosan megszabná, világosan mondja, hogy a messiási uralom annyi ideig fog fenállani, mint a múlandó föld.¹² A végítélet ez okoskodás mellett el van különítve a messiási uralom megnyíltától s abban egyedül a Mindenható székel, nem a Messiás. A keresztyén öntudat habozó állást foglalt el bizonyos ideig e pontra nézve, mint azt a János Apocalypsise bizonyítja. Majd az örök Mes-

<sup>&</sup>lt;sup>I</sup> A VII. f. 27 s k.; VIII. XIII. egészen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A XIII. f. 3 és köv., 25 és k.; 51—52. V. Justin *Dial.* 49.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A XII. f. 32. a keleti kiadások szerint (Hilgenf. kiad.)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A XIII. f. 35 s k.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A VI. f. 2b; VII. 28; XIII. 52; XIV. 9. és a keleti kiad, zárszava, mely nincs meg a latinban (Hilg. p. 108—110; Fritzsche p. b39). V. sz. Ambrosius De bono martit c. 11. L. alább a hasongondolatot a Baruchéval, az utolsó fejezetben, ahol Baruch Apocalypsiséröl van szó.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A XII. f. 45. Arzareth fictiv név ebből: zsidóul: «idegen föld DeuL XXIX. 27; Jerem. XXII. 2b. V. Mischna Sanhedrin X. b. (Explic. Schiller-Szinessy).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A szám a Gen. XV. 13. alapul, összevetve a Zsolt. XC. 15-el. V. Bab-Taliu. Sanhedrin 99a.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A VII. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ál-Esdrás szerint, az Ítéletnél nem a Messiás trónol. Az V. 55; VI. 1—6. V. XII. 33—34.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Dániel. VII. 2; Cann. sib. III. 49—50, 766 s köv.; Salam. Zsolt. XVII. 4; Enoch LXII. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Bab. Talm. Sanhedrin 99a.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> A 40 R., mely a 73 R. értelmét határozza meg.

siásnak fogalma<sup>1</sup> aki végnélküli uralmat nyit meg<sup>2</sup> és megítéli a világot, vergődött teljes diadalra, s lett a keresztyénségnek lényeges és különleges vonásává.

Ilyen elmélet oly kérdést szellőztetett, melylyel már, mint láttuk, Pál apostol és hívei is sűrűn foglalkoztak.<sup>3</sup> Ilyen felfogás mellett óriási külömbség van azoknak sorsa között, akik a Messiás megjelenésének pillanatában fognak élni és azoké között, akik korábban halnak meg.<sup>4</sup> A mi látnokunk is föltesz magának egy bizar, de eléggé logikus kérdést. Isten miért nem rendelkezett úgy, hogy valamennyi ember élve érie el ama napot?<sup>5</sup> A hínárból ideiglenes gyülhelyek<sup>6</sup> hypothésise révén menekszik ki, ahol az elhalt szentek lelkeit tartják együtt az ítélet napig. E napon e gyülhelyek megnyílnak<sup>7</sup> úgy, hogy a Messiás eljövetelének kortársai csupán egy előnnyel fognak bírni a többiek fölött, azzal, hogy együtt élték vele keresztül a négyszáz esztendőt.8 Az örök kiváltsághoz mérten ez elenyésző előny; a szerző tehát bátran hangoztatja, hogy ott megszűnik majd minden kiváltság, az elsők és az utolsók teljesen egyenlők lesznek az Ítéletnapon.9 Csak természetes, hogy az igazak lelkei, akiket némileg fogva tartanak, türelmüket vesztik s gyakran hangoztatják: «Meddig fog ez tartani? Mikor jön meg az aratás ideie?10 Jeremiel angval azzal felel: «Majd ha a hozzátok hasonlók száma betelik. 11 Ez az idő elközelget. Valamint a nőnek lágyékja a terhesség kilenczedik hónapja után nem képes visszatartani a gyű-

Ján. XII. 34. E helyen a zsidók beszélnek, de ama gyönge ismeret mellett, melylyel a negyedik evangyeliom a judaismus belső tanai felől bir, a kérdéses rész csupán annyi tekintélylyel bir, mint egy keresztyén nézet, mely a szerző környezetében volt elterjedve.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A synopticus evangyelioiuok.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. *Pál apostol* p. 249 s köv.

 $<sup>^4</sup>$  A IV. 25; V. 41. k; VII. 28; IX. 8; XII. 34; XIII. 16-24, 26. V. I. These. IV. 15 k.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> IV. Esdr. V. 43 s k.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A IV. 35 s k.; VII. 32. A görög szó valószínűleg: *tamieia* -raktárak-volt. Latin: *promptuaria*. Ezek a jövő keresztyén theologiának a pokol tornáczai. H. ö. *phylaké*. I Petri III. 19. L. *Aatikrisztus* p. 58—59.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A VII. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A VII. 28-35.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Az V. 41; V. Máté XIX. 30. (XX. 16). Barnab. levele 6. r. Baruch Apocal. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> A IV. 36 s k. Meglepően egyez az Apoc. VI. 10—11-el. Feltették, hogy feremiel egyenértékű Johandnnal. Valószínűbb, hogy egy elveszett Apocalypsisre vonatkozó utalással van itt dolgunk, mely a Jánoséra hasonlított s ahol az Apocalypsis névtelenjét, aki megnyugtatja az igazakat, Jeremielnek hívták. A Ramiel, Uriel neveket megtaláljuk Enochban. Görög töred. a Syncellában p. 12, 24. (Paris) V. Baruch Apoc. 55, 63.

mölcsöt, melyet hord, ép úgy a scheol gyűjtőhelyei, melyek máris telvék, a falaik között zárt lelkeket kiadni sietnek.¹ A mindenség teljes tartama tizenkét részre oszlik;² a tartamból tíz és fél rész már eltelt.³ A világ hihetetlen gyorsasággal rohan vége felé.⁴ Az emberi nem teljesen elhanyatlik, az embernek alakja eltörpül, mint az öreg szülőknek gyermeke. A mi fajunk sem bií többé az első századok életerejével.⁵ «A század elvesztette fiatalságát és az idők elöregesznek.6

Az utolsó napok jelei ugyanazok, melyekkel már többször találkoztunk. A trombita felharsan. A természet rendje felfordul, vér fog folyni a fából, a kő beszélni fog. Enoch és Éli megjelennek, hogy megtérítsék az embereket. Siettetni kell a halált, mert a jelennek bajai semmi azokhoz képest, melyek elkövetkeznek. Mennél jobban elgyöngül a világ a korral, annál gonoszabb lesz. Az igazság fokozatosan hagyja el a földet; a jó úgy él, mint egy száműzött.

Komor álmodozónk uralkodó gondolata: a kiválasztottaknak kicsiny száma. 11 Az örök város bejárata olyan, mint a szoros, melyet tenger zár körül, mint egy szűk és sikamlós ösvény, mely valamely város felé vezet; jobbról tüzösvény tátong, balról feneketlen tenger; egy ember is csak nagy nehezen mehet át azon. A tenger azomban végtelen nagy s a város tele van mindenféle kincsekkel. 12 A világon több az ezüst, mint az arany, több a réz, mint az ezüst, több a vas, mint a réz. A kiválasztottak az arany; a dolgok annál ritkábbak, mennél értékesebbek. 13 A kiválasztottak Istennek ékessége; e disz értéktelen lenne, ha közönséges volna. 14 Isten nem bánkódik azoknak sokasága felett, akik elvesztek. A szerencsétlenek! Annyit érnek ők, mint a füst, mint a láng; megégtek, meghaltak. 15. . . Látjuk mily mély gyökeret vertek már a judaismusban a kiválasztás és a predestinatio kegyetlen tanai, melyek később annyi kiváló léleknek

I A IV. f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E gondolat persa eredetű lehet. H. ö. Baruch Ap. c. 26—28,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A XIV. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> IV. Esdr. IV. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> IV. Esdr. V. 52—55. .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> XIV. 10., Seculum perdidit juventutem suam, et tempóra appropinquant senescere».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A VI. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Az V. r.: VI. 18. k.: IX. 3, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A VI. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Has. ö. XIII. 23—24.

II A Bensly úr által megtalált töredék 45 s köv. V. ö. IX. 15—16.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> A VII. 3—14. H. ö. Máté VII. 13-14.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> H. ö. VIII. 2—3.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Bensly fragm. V. 49 s k.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Bensly töred. V. 61.

okoztak gyötrelmes kínokat Ez irtózatos szigor láttára, mely a kárhozatnak minden nemét ismeri, fellázad egy pillanatra a szerző vallásos érzelme és felkiált:

«Ó föld, mit cselekedtél, midőn világra hoztál annyi embert, akikre a kárhozat vár? Jobb lett volna, ha öntudatunk nincsen, mert az csupán arra való, hogy kínozzon, hogy gyötöijön! Hadd sírjon az emberiség, hadd' ujongjanak a vadállatok, ez utóbbiaknak helyzete előnyösebb a mienknél, ők nem várják az ítéletet, ők nem félnek a kinpadtól, a halál után megszűnik reánk nézve minden. Mire jó nekünk az élet, ha reánk a gyötrelmek jövendője vár? Jobb volna reánk nézve a semmi, mint az ítélet.

Az örökkévaló azt feleli, hogy azért kapta az ember az Ítélőképességet, hogy menthetlen legyen és ne védekezzék az ítélet nagy napján.<sup>1</sup>

A szerző egyre mélyebbre és mélyebbre hatol e bizar kérdésekbe, melyeket e rettenetes dogmák állítanak fel.<sup>2</sup> Bekövetkezik-e a kárhozat és a gyötrelem mindjárt abban a perczben, midőn végsőt lehelünk, avagy bizonyos időköz múlik el, mely alatt nyugalomban maradunk egészen az ítélet napig.3 A szerző szerint mindenkinek sorsa meg van alapítva halálakor.<sup>4</sup> A lelkek gyűjtőhelyeiből kizárt gonoszok olyanok, mint a bolygó lelkek, akiket ideiglenesen hét gy ötrelem kínoz s ezeknek két elseje abban áll, hogy látnjok kell a boldogságot, melyet az igazak lelkei élveznek a menedékhelyen és segédkezniök kell a gyötrelmek előkészítésében, melyek reájuk várnak.<sup>5</sup> Az igazak, kiket a gyűjtőhelyeken angyalok őriznek, hét örömöt élveznek, közöttük a legnagyobbat, látva a gonoszok halálos aggodalmait és a reájuk váró gyötrelmeket.<sup>6</sup> A szerzőnek alapjában könyörületes lelke tiltakozott theologiájának e szörnyűségei ellen. «Az igazak, kérdezi Esdras, nem könyöröghetnek-e legalább az elkárhozottakért, a fin az ő atyjáért, a testvér testvéréért, a barát barátjáért?<sup>7</sup>« A válasz borzasztó: «Valamint a jelen életben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bensly töred. V. 62—69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nincs elég ok arra, hogy e részben keresztyén interpollatiót lássunk. Az interpollatiók sz. Ambrosiust és Vigilanst megelőző időből származnak (1. alább) a III. századból; már pedig ekkor, a keresztyén theologia nem vitte még túlzásba a kárhozat tanait.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bensly fragm. V. 75—76.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> U. a. 78. H. Lukács (Lázár és a jó lator).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> H. ö. Sz. Hippolyt. kiad. Lagarde p. 68—69.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bensly fragm. V. 93 s k. H. ö. *Recogn.* III. 43; Sz. Hippolyt. 1. c. és főleg Tertullián rettenetes sorai *De spectaculis* 30.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Bensly fragm. V. 102 s k. Bizonyára ez szolgált indokul arra, hogy e részletet tartalmazó lap meg van szakítva a latin fordítás kéziratában, (Paris, Sz. Germain d. most 1 1505. sz. 822-ből) melyből valamennyi ismert kézirat ered az amiensi kivételével. A középkor nagy súlyt fektetett a halottakért

az atyja nem adhat megbízást fiának, a fin az ő atyjának, az úr az ő rabszolgájának, a barát barátjának arra, hogy helyette legyen beteg, helyette aludjék, egyék, gyógyuljon meg; épugy senki sem léphet közbe egy másért e napon, mindenki a saját igazságával, vagy vétkével lép majd a biró elé.» Esdras hiába veti ellen Űriélnek Ábrahám és a többi szent emberek példáját, akik imádkoztak testvéreikért. Az ítéletnap egy végleges állapotot fog teremteni, melyben az igaznak diadala olyan leend, hogy az igaz maga sem érezhet majd könyörületet az elkárhozott iránt.² Bizonyára mi is a szerzővel tartunk, midőn ez isteninek gondolt felelet után felkiált:

«Mondottam már és újra mondom: Jobb lett volna reánk nézve, ha Ádámot nem teremtik meg e földön. Ha már Isten a földre helyezte őt, megakadályozhatta volna, hogy ne cselekedjék gonoszt. Micsoda előny van abban az emberre nézve: szomorúság és nyomor között tölteni el életét anélkül, hogy másra lehetne kilátása, mint gyötrelmekre és halálos kínokra?³ Oh Ádám, mily szörnyűt vétkeztél! Elveszejtetted önmagadat és magaddal rántottad bukásod örvényébe az egész emberiséget, a melynek atyja te vagy. És mit használ nekünk a hallhatatlanság, ha halálra méltó dolgokat cselekedtünk?»⁴

Ál-Esdrás elismeri a szabad akaratot,<sup>6</sup> de a szabadságnak kevés értelme van egy rendszerben, mely a predestinatióról oly túlzó fogalmat alkot magának. A világot Israel számára teremtették, az emberi nem többi része elkárhozott.<sup>β</sup>

És immár Uram, nem könyörgök többé hozzád az összes emberekért (te tudod jobban, mi vár reájuk); hanem a te néped érdekében emelem fel könyörgő szómat, a te öröködért, a kiért könnyeim egyre omlanak.»<sup>7</sup>

4Kérdezzétek meg a földet, és megfogja nektek mondani, hogy ő az, akinek sírnia kell. Mindazoknak, akik születtek és születni fognak, anyja a föld, mégis majdnem mindnyájan vésztőkbe rohannak és legnagyobb részökre a kárhozat vár...»<sup>8</sup>

elmondandó imára; már pedig a kérdéses részlet egyenes tagadása annak és az ejtette tévedésbe Vigilanst (Sz. Jerom. *Ad VigU,* c. 10; Opp. IV. 2. r. col. 283, 284. Mart.) V. Sz. Ambros *(De bono martié* c. 10, 11, 12; Levél 34. *Ad Horonlianum* Opp. t. II. col. 421—924.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A VII. f. 36 s k. .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A VII. r. 45. (syr és ethiop. kiad.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A VII. V. 46, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A VII. 48—49.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A VII. 57. s köv.; Bensly fragni. V. 71 s köv.; VIII. 56 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A VII. 10 -11.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A VIII. 15 s k.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A X. 9-10.

Ne nyugtalanítson azoknak nagy száma, akiknek el kell veszniük; mert elnyerve a szabadságot, megvetették a Mindenhatót, visszavetették szent törvényeit, lábbal taposták az ő igazait, ezt mondották szívükben: «Nincs Isten». Mialatt ti majd a megígért jutalmaknak örvendeztek, ő reájuk szomjúság és gyötrelmek várakoznak.¹ Isten nem akarta az embernek vesztét, hanem az ő keze által teremtett emberek mocskolták be annak nevét, a ki teremtette őket és ők voltak hálátlanok az iránt, akitől kapták az életet . . .»²

Én egy fürtnek a magját tartottam fenn magamnak, egy palántát a rengetegből. Vesszen el tehát a sokaság, mely hiábavalólag született,<sup>3</sup> csak az én szöllőfürtömnek a magja maradjon meg, az én palántám, melyet annyi gonddal neveltem! . .

Egy különös látomáuy ismerteti meg, mint majdnem minden Apocalypsisben, rejtélyes módon az akkori kor történetének bölcsészeiét és, mint szintén rendszerint, abból határozhatjuk meg a könyvnek megjelenési idejét is egész pontosan. Egy óriási sas (a sas a római birodalom symboluma Dánielnél,)<sup>11</sup> födi be szárnyaival az egész földet és tartja karmai között. Tiz páros szárnya van, négy pár kicsiny, illetve ellenszárnya· és három feje. A hat páros szárny hat császár. Közülük a második oly hoszu ideig uralkodott, hogy utódai felét sem érik el az ő éveinek. Ez kétségkívül Augustus, a hat szóban forgó császár pedig a Julius-ház hat császárja: Caesar,\* Augustus, Tiberius, Caligula, Claudius, Nero, a keletnek és a nyugatnak urai. A négy kis szárny, vagy ellenszárny, a négy trónbitorló, vagy ellencsászár: Galba, Ottó, Vitellius, Nerva, akiket a szerző nem tekint valódi császároknak. 10 Az első három császár uralkodása a zavarok korszaka, melyek alatt azt hihetnők, hogy a császárság a végét járja, de fellép egy császár, aki azonban eredetére nem volt az.<sup>11</sup> A három fej (a Flaviusok) az újonnan született császárságot jelképezi. E három fej mindig együttesen munkál, ujit, a zsarnokságban túllépi a Júliusokat, istentelenséget istentelenségre halmoz (Jerusalem lerombolása által) és a császárság végét

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. ö. Máté XXV. 34, 41. és IV. Esdr. IX. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A VIII. 55-61.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Multitudo quae sine causa nata est.·

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A IX. 21—22.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A XI. és XII. L. Volkmar kiadását és magyarázatát.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Dán. XI. r. H. ö. Domitian érmeit (sas pálmával).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Antipterygia.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. Antikr. p. 407 f. Lásd, mint e nembeli példákat: Carm. sib. V. 12—41. (118-ból) Theophil Ad Auto/. III. 25; Epiph. De pond. el. mens. c. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A XI. 13—17; XII. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> A XI. 25—27; XII. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> A XII. 18.

jelzi.¹ A középső fej (Vespasian) a legnagyobb, mind a hárman felfalják a kis szárnyakat (Galba, Ottó, Vitellius), amelyek uralkodni vágytak. A középső fej meghal, a többi kettő (Titus és Domitianus) uralkodik, de a jobbfelől eső fej felfalja a balfelől esőt (nyilvánvaló utalás a nép között elterjedt nézetre, mely testvérgyilkosnak tartotta Doinitiant),² a jobbfelől eső fejet, mintán megölte a másikat, szintén megölik, egyedül a nagy fej hal meg ágyban, de nem minden gyötrelem nélkül (utalás a rabbinicus mesékre a betegségek felől, melyekkel Vespasiánnak a zsidó nemzet ellen elkövetett bűnéért bűnhődnie kellett).³

Azután az utolsó kicsiny páros szárny következik a sorban, vagyis Nerva, a bitorló, aki a jobbfelől eső fej után lép fel (Domitián) és a Flaviusokkal ugyanoly viszonyban áll; mint Galba, Ottó, Vitellius állottak a Júliusokhoz. Ez utolsó uralom rövid s tele van forrongással;<sup>4</sup> nem is uralom az, hanem Isten által ügyesen irányított ösvény, mely az idők végezetéhez vezet.<sup>5</sup> Nehány pillanat még s az utolsó ellencsászár (Nerva) eltűnik; a sas testébe tűzláng csap s ámulás tölti be az egész földet. A profán világ vége beáll s a Messiás megérkezik, hogy keserű szemrehányásokkal halmozza el a római császárságot.<sup>6</sup>

Te rettegéssel és nem igazsággal uralkodtál a világon. Te széttapostad a jámbor embereket<sup>7</sup> üldözted a békeszeretőket, gyűlölted az igazakat, szeretted a hazugokat, lealacsonyítottad azoknak falait, akik nem cselekedtek véled gonoszt A te erőszakosságaid felhatottak a Örökkévaló trónjáig s a te büszkeséged a Mindenhatóig merészelt felhágni. A Mindenható ekkor elővette az idők táblázatát és látta, hogy a mérték betelt, hogy az ő pillanata elkövetkezett. Ezért semmisülsz meg te, ó sas és a te irtózatos szárnyaid és a te kárhozatos kisebb szárnyaid és a te istentelen fejeid és a te undok karmaid<sup>8</sup> és a te egész sötét tested, hogy újra éledjen a föld, hogy fellélegzjen, megszabadulva a te zsarnokságodtól és hogy reményeim kezdjen újra igazságában és könyörületességében annak, aki őt megalkotta.

A rómaiakat nyomban elítélik s azonnal kiirtják. Ekkor újra

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A XXII. 23—25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A XI. 35; XII. 27-28. L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A XII. 26. L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A XII. 1—2, 29—30, V- XI, 24. ·

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A XII. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A XI. 40; XII. 32. s k.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Anavim v. aniyyim, a. ni. ébionim.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A sas karmai kétségkívül a légiók, melyek megszálva tartják a keletet s a nyugatot.

éled majd a zsidó nép. Isten örömben tartja meg őt egész az ítéletnapig.<sup>1</sup>

Nem lehet kételkednünk ezekután abban, hogy a szerző nem Nerva uralkodása alatt írt, uralom alatt, melv nem látszott szilárdnak. sem annak, hogy jövője legyen a fejedelem előrehaladott kora és gyengesége miatt egészen Traján adoptálásáig (a 97. év végén.) Esdrás Apocalypsisének a szerzője épúgy, mint a János Apocalypsiseé,<sup>2</sup> nem ismerve a valódi politikai életet, azt hitte, hogy a császárság, melyet gyűlölt s a melynek végtelen segélyforrásait nem látta, az utolsót éli. A két kijelentés szerzői, e szenvedélyes zsidók előre ujjonganak ellenségök vesztén. Ugyan-e jelenség fog majd ismétlődni Traján bukása után Mesopotaniában.3 Örökké a birodalom gyönge perczeire ksve, valahányszor egy-egy sötét felhő jelent meg a látóhatáron, diadalmi ujjongásbán tört ki előre és tapsokat előlegezett a zsidópárt. Egy zsidó-császárságról, mely a római helyébe lépne, i álmodoztak még mindig e szenvedélyes lelkek, akiket a 70. évnek irtózatos mészárlásai meg nem törtek. Az Esdrás Apocalypsis szerzője fiatalkorában Júdeábán harczolhatott, olykor bánat fogja el őt, hogy nem találta meg ott a halált.<sup>5</sup> Kitetszik, hogy a tűz nem aludt ki, hogy a hamu alatt lappang s hogy, mielőtt reményeiről lemondana, nem egyszer fogja még koczkára vetni sorsát Israel. A Traján és a Hadrián al<sup>^</sup>tt kitörendő zsidózendülések adják meg a választ e rajongó kiáltásra. Béther kiirtására lesz szükség, hogy a 70-ik év hőseinek hamvaiból kikelt forradalmárok második nemzedékéről fogalmat alkothassanak magoknak.

Esdrás Apocalypsisének további sorsa ép oly rendkívüli, mint maga a munka. Miként a Judith könyvét s az ész birodalmai felőli beszédeket, e munkát sem vették figyelembe a zsidók, akiknek szemében az, minthogy eleitől végig görögül volt írva, idegen könyv számba ment; a keresztyéneknél azombau, kik azt az Ó-Testamentom egy könyvének, melyet tényleg Esdrás irt volna meg, tartották, megjelenése óta meleg fogadtatásra talált. A Szent Barnabásnak tulajdonított levél" szerzője, a Péter második levelének czimzett apocryph irat szerzője<sup>7</sup> bizonyára olvasták. Ál-Hermás utánozni látszik azt tervében, a látományok rendjében és beosztásában, a pár-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A XII. 33—34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. Az *Antikr.* p. 434 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. alább.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> V. A VI. R. 7 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A XII. R. 44—45.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> H. ö. főleg Báni. c. b. és IV. Esdr. V. 42. (kétes hasonl.) Barn. c. 12. és IV. Esdr. V. 5; Barn. c. 4. és IV. Esdr. VIII. 3. (felcserél: Máté XX. 1b; XXII. 41).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> H. ö. II. Petri I. 19. és Esdr. XII. 42.

beszédek menetében. Alexandriai Kelemen maga is nagyra tartja.¹ A zsidó-keresztyénségtől mindinkább távolodó görög egyház elejti s eredetijét elkallódni engedi.² A latin egyház megoszlik. A képzett egyházi tudósok, minő Szt. Jeromos,³ apocryph jellegűnek tartják az egészet és megvetéssel utasítják vissza, mialatt Szt. Ambrosius ngy használja, mint akár egy szent könyvet, sőt még annál is jobban s egyáltalán nem külömbözteti meg az ihletett iratoktól.⁴ Vigilans belőle meríti eretnek nézeteit a halottak iránti könyörgés hasztalan volta felől. A liturgia merített belőle.⁵ Bacon Roger tisztelettel beszél felőle. Kolumbus Kristóf⁶ abból veszi érveit egy más föld létezése felől. A XVI. század enthusiastái abból táplálkoznak. Az ihletett Bonrignon Antoinette a legszebb szent könyvnek tartotta.

És valóban, alig van könyv, melyből annyi elemet vett volna át a keresztyén theologia, mint ez a keresztyén ellenes munka. A pokol tornáczai,<sup>7</sup> az eredendő bűn,<sup>8</sup> a kiválasztottak kicsiny köre,<sup>9</sup> a pokol kínjainak örökkévalósága,<sup>10</sup> a tűzrevetés,<sup>11</sup> Istennek korlátlan elsőbbsége, mind rideg kifejezést nyert e könyvben. Ha a keresztyénség a halálnak borzalmait komor vonásokkal dolgozta ki, ngy ezért az ilyen könyvekre háramlik a felelősség. A komor, magasztos álmokkal telt officium, melyet az egyház a temetéseknél elmond, ál Esdrás látományai, vagy ha ngy tetszik, rémképei által látszik sugalmazottnak. A keresztyén ikonographia is sokat vett át e bizár lapokról abból, ami a halottak állapotának festésére vonatkozik. A byzanczi mosaikok<sup>12</sup> s a miniatűr képek, melyek a feltámadást vagy az utolsó ítéletet ábrázolják, azon leírás után készülhettek, melyet szerzőnk a lelkek gyűjtőhelyeiről ad. Állításaiból folyik eredetileg ama gondolat,hogy Esdrás újra átírta az elveszett írásokat.<sup>13</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Strom. I. XXI. p. 330. Paris; III. XVI. p. 468. V. IV. Esdr. V. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A Sz. Athanásnak tulajdonított *Synopsisben* nincs meg. Nicephoros (canon 4.) visszautasítja. Sinaita Anastás (15) s a Cotelier által közzétett Cathalogus *t Patres apóst*. I. p. 197) az Apokryphok közé sorolják.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Praef. in Esdr. el .Veh. ad Domniönem el Kogatianum; Contra Vigil. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De bono mortis c. 10, II, 12, De Spir. sancto II. 6; De excessu Satyri I. 66, 68, 69; Epist 38, ad Horontianum; Lukdts Comment. II. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hilg. Mess. Jud. p. XXIV. 70, 147; Volkmár IV. Bucii Esra p. 273,376; Le Hir. Etudes bibi. t. p. 140, 173.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Navarette, Coilección 1. p. 261.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> A III. 10, 21—22; IV. 30; VII. 10—11, 46, 48. Bensly fragm. V. 70; VIII. 34 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> L. fent.

<sup>10</sup> A IX. f. 9. s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> A XIII. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Péld. a Torcelloi (Naya kép. Velencze).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> A XIV. 42 s köv.

Uriel angyal neki köszönheti, hogy a keresztyén művészetben helyet kapott¹ Isten trónjának négy szöglete s következéskép annak négy sarkpontja Mihály, Gábriel és Raphael mellett ez új alak csatolásával kapta meg a negyedik őrizőt.- A Tridenti zsinat mindamellett, hogy a régi egyházi Atyák által annyira csudáit könyvet a latin canonból kizárta, nem akadályozta meg, hogy az a Vulgata kiadványok sorában bizonyos elütő jeleggel kinyomattassék.

Ha valami igazolja a készséget, melylyel Esdrás hamis profécziáját a keresztyének fogadták, ngy ez az a felhasználás, melyet e munka az alexandriai exegesisnek kicsiny és a zsidókhoz irt levél után készült abban a művében nyert, melyhez már igen korán a Barnabás nevét csatolták.³ Ez irat szerzője úgy idézi Esdrást,⁴ mint akár Dánielt, Enochot⁵ s a régi prófétákat. Esdrásnak egy vonása ragadta meg őt különösen, a fa, melyből vér szivárog.Csak természetes, hogy abban a kereszt képét látta. Már pedig minden arra mutat, hogy a Barnabásnak tulajdonított irat ép úgy, mint Esdrás Apocalypsise, Nerva uralkodása alatt készült.⁵ A szerző az ő korára — habár torzítva alkalmaz egy profécziát Dánieltől a tiz uralom felől (Caesar, Augustus, Tiberius, Caligula, Claudius, Néró, Galba, Ottó8 Vespasian, Titus) és egy «kis király» " (Nerva) felől, aki eljön, hogy

 $<sup>^{1}</sup>$  Már az Enoch könyvében is szerepelt. (Syncella p. 24, Cedremus p. 9. és 11).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bammidbar rabba sect. 1; Buxtorf. V. Waddington Inscr. de Syrie 2068 sz.

Minthogy a zsidókhoz irt levelet valószínűleg Barnabás irta, érthető, hogy ez irat utánzatát is neki tulajdonították. A tévedés onnan is eredhet, hogy Barnabásnál azt tartották, miként az alexandriai egyháznak volt a feje. Az eredeti görög szöveget csakis a Codex sinaiticus felfedezése óta ismerjük. A fanari kéziratban, melyet Bryen. Philotheos metropolita a Sz.-Kelemen leveleinél felhasznált, szintén megvan a Barnabás levele. (Klém. epist. p. éj Az utóbbi szöveg kiadásával elosztanak majd a kételyek bizonyos fontos részek felől, minő Barn. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bam. 12. ten álló prophété); v. 4, 16. L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A 4 r. talán 16. (V. Énoch c. 89).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. fent. Forrása talán Habakuk II. 11—12, helytelenül olvasva és értelmezve. V. Le Hir., *Etudes bibi.* I. p. 198—200.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Az ál Barnabás Kelemen levelét is, mely alig egy v. két év óta létezett, felhasználni látszik (Hilgenf. Kelem, p. XIX—XXI.) Ez ne lepjen meg minket. Az akkori idők leveleit mohón olvasták megjelenésük éveiben. Kutatásainkban azon pillanat, melyben egy idézett könyv olvasása elkezdődött, majdnem mindig összeesik annak megjelenésével.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vitellius neve Egyptomban nem fordul elő a császárok canonjában Lepsius Das Koenigsbuch dér Altén Aegypt. Berlin 1858, 63; Volktnár, IV. Buch Esra p. 346. jegyzet.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> H. ö. «Regnum exile» IV. Esdr. XII. 2.

megalázza a hármat (Flavius), akik egyre (Domitián) leolvadva előtte uralkodtak.<sup>1</sup>

A könnyűség, melylyel a szerző ál Esdrás profécziáját elfogadta, annyival sajátszerübb, mert kevés keresztvén hittudós fejezi ki oly erélyesen, mint ő, a judaismustól való teljes különválás szükségét. A gnostikusoknak nincs mit e tekintetben hozzáadniok. A szerző úgy' áll elénk mint egy volt zsidó, aki a rituálisban, az agadában és a rabbin értekezésekben igen otthonos, de azon vallás iránt, melyet elhagyott, nagy mértékben ingerült. A körülmetélés szerinte mindenkori foltja a zsidóságnak, végzetes tévedés, melyet valami gonosz szellem sugalmazott.- Maga a templom is tévedés; a cultus, melyet benne gyakoroltak, majdnem bálványimádás; s ama pogány eszmén nyugodott teljesen, hogy az Istent be lehet egyházba zárni. A zsidók vétke miatt lerontott templom nem épül föl többé; az igazi templom ott lakozik lelkileg a keresztyének szivében.<sup>3</sup> A judaismus általában nem volt egyébb aberratiónál, — egy gonosz angyalnak a müve, 1 aki Istennek rendszabályait mind elcsavartan fogadtatta el a zsidókkal. A szerző attól fél legjobban, nehogy a keresztyén a zsidó proselytára hasonlítson.3 Jézus mindent megváltoztatott, még a szombatot is. A szombat egykor a világ végét jelentette; ma, áthelyeztetve a nyolczadik napra, az öröm révén, melylyel azt megülik, egy új világ kezdetét jelenti, melyet Jézus Krisztusnak feltámadása és menybemenetele avatott azzá. Ugyanez történt az áldozatokkal, ugyanez a Törvénnyel; az egész ó Testamentom csupán symbolum. Jézusnak keresztfája feloldó szava az összes rejtvényeknek;<sup>8</sup> a szerző feltalálja azt mindenütt a bizár ghematrioth segélyével. Jézusnak kínszenvedése az engesztelő áldozat, a többi mind csak kép.9 Az ős Egyptomnak és a zsidó Egyptomnak előszeretete az allegóriák iránt tükröződik vissza e fejtegetésekben, melyekben önkényes játéknál egyebet nem láthatunk. Mint az apocalypsiseknek minden hü olvasója, 10 a szerző is hiszi, hogy a végítélet előestéjét éli.<sup>11</sup> Gonosz idők járnak; a Sátán uralkodik a föl-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Barn. 4. V. Dániel VII. 7, 8, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Barn 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Barn. 16. A következő könyvben (1 fej.) visszafogjuk utasítani a hamis okoskodásokat, melyeket e részből levonni akartak.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Angelos ponéros.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Barn. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Barn. 15. .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Barn. 2, 7—12, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Barn. 9, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Barn. 5, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Barn. 4, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Barn. 4, 21.

dön; nincs messze azomban már a nap, midőn elfog veszni majd övéivel együtt; «az Úr közel vagyon az ő büntetésével.» 2

A birodalomban naponként beálló zavarok külömben nagyon is igazat adtak ál Esdrás és az állítólagos Barnabás komor jövendöléseinek. A gyönge öregember unalma, melvet a Domitián halálát követő meglepetés óráiban minden párt kivétel nélkül üdvözölt, haldoklás volt<sup>3</sup> A félénkség, melyet szemére vetettek, bölcs előrelátás volt nálla. Nerva érezte, hogy a hadsereg végtelenül sajnálja Domitiánt s a civilis uralmat türelmetlenül viséli el. A becsületesek kerültek az uralomra; csakhogy a tiszteletreméltó emberek uralma, ha nem a hadseregen nyugszik, mindig gyönge. Egy irtózatos esemény felszínre vetette a mélyen gyökeredző bajt A Casperius Aelianus által vezetett praetoriánusok 97. október 27-ike körül<sup>4</sup> megszállották a palotát, nagy' zajjal követelve megbüntetését azoknak, akik megölték Domitiánt Nervának kissé bágyadt vérmérséklete nem vált be az efféle jeleneteknél. Önmagát ajánlotta fel nemesen a dühöngőknek, de nem tudta megakadályozni, hogy Partheniust és azokat, akik császárrá tették, fel ne konczolják. E nap döntő nap volt s megmentette a köztársaságot Nerva, valódi bölcs léttére, megértette, hogy maga mellé fiatal katonát kell vennie társul, akinek erélye pótolia azt, ami benne hiányzott Voltak rokonai; de az állam javát tartá egyedül szem előtt, a legjobb után kutatott. A szabadelvű párt kebelében volt egy kitűnő katona, Traján, aki akkor a Rajna partján Kölnben parancsnokolt Nerva őt választotta. A politikai eszélynek e kiváló ténye biztosította a szabadelvűek győzelmét, mely Domitián halála óta mindig kétséges volt. A cesarismusnak igazi törvénye, az adoptió, meglett találva. A soltadesca megtalálta fékét. A logika úgy hozta volna magával, hogy Septimius Severus, az ő kárhozatos elvével: Elégítsd ki a katonát a többivel ne törődjél? következzék Domitián után. Köszönet Trajánnak, a történet végzetszerűsége elnapoltatott és elmaradt egy századig. A baj legyőzetett, nem ezer esztendőre, mint hitte János, sem négyszáz esztendőre, mint ál Esdrás gondolá, hanem száz esztendőre és ez nagy idő.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Barn. 2, 4, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Barn. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Regnum exile et tumultu plenum IV. Esdr. XII. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tillemont, Hist, des emp. II. p. 487, 488.

## TIZENHETEDIK FEJEZET.

## Traján. A jó és a nagy császárok.

Trajánnak adoptiója a műveit emberiségnek kegyetlen megpróbáltatások után egy boldog századot biztosított. A császárság megmentetett. Az apocalypsisek csinálóinak gyűlölettől lángoló jövendölései tökéletesen megczáfoltattak. A világ még élni akart. A császárság, a Julius és a Flavius-ház bukása daczára, katonai erős szervezetében mentőeszközöket talált, melyekről a fölületes vidékiek nem is álmodtak. Traján, akit Nerva választása az uralomra emelt, kiváló ember volt, valódi római, ura önmagának, a vezérletben rideg, a magaviseletben nemes és méltóságos. Politikai genije bizonyára jelentéktelenebb, mint egy Caesaré, egy Augustusé, egy Tiberiusé, de igazságszeretetben és jóságban fölöttük állott, katonai talentuma csak Caesar előtt hajolt meg. Bölcsészettel nem foglalkozott, mint Marc Aurél, de a praktikus ismeret, a jó akarat terén egyenrangú volt vele. 1 A liberalismusba-' vetett erős hite sohasem czáfolta meg őt, kiváló példát nyújtott abban, hogy ama hősileg optimista párt, mely azt a nézetet fogadtatja el velünk, hogy minden ember jó, inig ellenkezője igazolva nincs, egy kemény fejedelemmel is kezet foghat. Bámulatos! Ez az idealogusokkal, ellenzéki emberekkel teli világ, melyet Domitián halála vitt uralomra, tudott kormányozni. Megalkudott őszintén a szükségesekkel és akkor láthatta immár mindenki, milyen kitűnő valami az a monarchia, melyet megtért republicanusok alkotnak meg. Az öreg Verginius Rufus, e kiváló polgár, a ki egész életén keresztül a köztársaságról álmodott, s aki minden követ megmozgatott, hogy azt kikiáltássá Néró halálakor, miként az Caligula halálakor történt, Verginius, a dicső, mert több ízben visszautasította a császári méltóságot.<sup>3</sup> teliesen

<sup>1 «</sup>Kavorabilis, civilis animus.»

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Szokásos szavajárása: Non est ex justitia temporum nostromm *net nostri seculi est* (Plinius és Traján levelei, 55, 97.)

 $<sup>^3</sup>$  Lásd, szép republicanus izü siriratát, melyet maga csinált Plin. Lev. VI. 10; IX. 19.

megtért és központját képezte e válogatott társaságnak.¹ A radiealis párt lemondott agyréméről és elismerte, hogy ha a principatns és a szabadság eddig kiegyezhetetlen volt is,² a kedvező sors ime ngy akarta, hogy e csoda megtörténjék.,

Galba sejditette meg legelőször egy pillanatra a látszólag ellentétes elemeknek ez összefüzését. Nerva és Traján megvalósították. A császárság velők republikánus lesz, illetve a császár a legelső és az egyedüli republicanusa a birodalomnak. A kiváló emberek, akiket a fejedelem körül élő világ magasztal, a következők: Thrasea, Helvidius, Senecion, Cato, Brutus, a görög hősök, akik kiűzték a zsarnokokat hazájokból.' Innen magyarázható meg ama tény, hogy 98-tól kezdve nem emelkedik tiltakozó hang a principatus ellen. A bölcsészek, akikben eddig bizonyos radiealis szellem lakozott, s akik oly ellenséges állást foglaltak el a Flaviusok alatt, egyszerre elhallgattak; meg voltak elégedve. Az új uralom és a bölcsészet között benső kötelék létezett. Meg kell vallani, hogy az emberi dolgok kormányán még sohasem ült a vezetésre anynvira méltó csoport. Ott látiuk Pliniust. Tacitust. Verginius Rufust, Junius Mauricust, Gratillát, Fanniát.<sup>4</sup> Nemes férfiak, erényes asszonyok. Domitián üldözöttiei mindannyian, kik közül mindegyiknek volt valakit, rokont, barátot megsiratnia.

A szörnyek kora elmúlt. A Júliusoknak és a vele tartó családoknak előkelő faja az esztelenségnek, a nagyságnak, az elvetemültségnek legsajátszerűbb látványát nyújtotta a világnak. Innentől kezdve a római vér fanyarsága mintha kimerült volna. Róma kiizzadta minden gonoszságát. Az arisztokratiának, mely féktelen életet tombolt végig, sajátsága már, hogy élete alkonyán rendesen, orthodox, puritán lesz. A római nemességet, a legirtózatossabbat, mely valaha létezett, immár az erénynek, az előkelőségnek, a szerénységnek túlzó finomultsága jellemzi.

Ez az átalakulás nagyrészt Görögországnak köszönhető.<sup>5</sup> A görög nevelőnek sikerült elfogadtatnia magát a római nemesség által s elnyomnia annak megvetését, durvaságát, lenézését a szellemi dolgok iránt Julius Caesar korában Sextius, az atya, plántálta át Athenaeből Rómába a szoczialismus szigorú erkölcsi fegyelmét, a lelkiismeret vizsgálatát, az asketizmust, az önmegtartóztatást, a szegénység szeretetét® Utánna Sextius, a fiú, Alexandriai Sotion,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plin. lev. Π. 1; Dio Cassius LXVIII. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tacit. Agricola 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Plin, Level, 1, 17; Juvenal Salir, V. 36-ik; Marc-Aurel, Gondolatoké, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I., Plinius gyönyörű levelét III. II. H. ö. V. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Marc Aurél: Gondolatok I. könyve.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Fabianus, Seneca a Rhetor, *Coatrov*. II. 9.

Attains, Demetrius, a cynicus, Metronax, Claranus, Fabianus, Seneca fejtik ki tovább a tevékeny és praktikus bölcsészetet, megmozgatva minden eszközt, prédikálva, az öntudatra hatva az erénynek érdekében.<sup>2</sup> A bölcsészeknek nemes küzdelme Néró és Domitián ellen. számüzetésök, elitéltetésök a jobb római társadalomnak becsülését biztosította számokra. Értékök egyre nő egész Márcus Aureliusig, aki alatt ők uralkodnak. Valamely párt ereje mindig vértanúinak számával áll arányban. A bölcsészeinek is megvoltak a maga vértanúi. Szenvedett ő is, mint minden, ami nemes volt, az utálatos kormányok alatt, melyeket átélt, a túlzó gonoszság által kihívott erkölcsi reactióból húzott hasznot. Ekkor született meg a rhetoroknak ez a kedvencz gondolata: a zsarnok született ellensége a bölcsésznek, a bölcsész született ellensége a zsarnoknak.3 Az Antoninoknak összes mesterei telvék e gondolattal, a jó Marcus Aurelius a zsarnokok elleni beszédek tartásával töltötte el ifjú korát, a Néró és azon császárok elleni gyűlölettől, kiket idősebb Plinius «az emberi nem tűzvészt szító üszkének<sup>1</sup> nevez, volt tele a kornak irodalma.4 Traján mindig legnagyobb figyelmet és legfinomabb előzékenységet mutatott a bölcsészek iránt.<sup>K</sup> A görög fegyelem és a római szigor benső kötelékbe lépnek egymással. «Úgy élni, mint egy rómaihoz, mint egy emberhez illik,»<sup>7</sup> álma mindenkinek, aki becsüli önmagát. Marcus Aurelius még nem jött a világra, de már megszületett erkölcsileg; a szellemi iskola, melyből elő fog lépni, teljesen szervezve van.

A régi bölcsészet bizonyára a legsajátszerübb napjait élte; sohasem hatolta át és át oly mélyen az életet és a társadalmat Az iskolák között a külömbség majdnem eltűnt; az általános rendszerekkel felhagytak s a felületes ecclectismus, melyet a jótevésben sürgölődő világi emberek kedvelnek, jött divatba. A bölcsészet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Seneca *Epist.* 52, 59, 62, 64, 66, 67, 73, 93, 98, 100, 108, 110; *De ira* III, 36; *Quaest not.* VII. 32; *De provid.* 3, 5. Seneca a Rhét. *Controv.* II. praef.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Disserebat populo Fabianus» Sen. Lev. 52. V. ep. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lásd főleg, I'hilostrates *Apollonius Hetiben* a módot mennyire hangoztatja a szerző a bölcsész fényes szerepét a rossz császárok ellen folytatott harczban. akik gyűlöletet arattak, akiket üldöztek, azután Nerva óta megbecsültek, magasztaltak s a palotában mindenkor fogadtak. L. még a *soph. Hete* I. VII; Lucian *Nero seu de Isthino'*, Arrián *Dissert. Epicl.* 1. Vili. 12; Spartian *Hadridn* 16; Themistius orat. 5. ad. Jov. imp. p. 63. kiad. Harduin.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Plin. Hist. not. VII. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. péld. Cctavia-X., melyet Senecának tulajdonítanak tévesen. Figyeld meg Márk. Aurél, ellenszenvét a Caesárok iránt Gondolatok VI. 30; véleményét Néró felől III. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Plin. Panigyr. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Maré Aurél. Gond. II. 5; III. 5.

szónokias, irodalmias, prédikáló irányt öltött, inkább az erkölcsi javulást, mint a kutatás kielégítését tartotta szem előtt Tömegesen szabták életmódjukat a bölcsészet külső életének szabályaihoz és törvényéhez. Musonius Rufus és Artemidoros a stoikus erénynek hősei, valódi hitvallói. I Tyrusi Euphrates eszményképe a finom bölcsésznek, személyisége nagy vonzerőt gyakorolt, szokásai ritka előkelőséget árultak el.<sup>2</sup> Dio Chrysostomos a nyilvános saz egyházi beszédhez közel álló előadásokat honosította meg s óriási sikert aratott; sohasem ejtette el a fenkölt hangot.<sup>3</sup> A jó Plutarchos az «Erkölcs hatásában a józan észre, tisztességre» czimű művét irta meg a jövő számára és eszelte ki azt a görög, szelíd és atyai, az igazihoz, (mely a szépségnek, a szabadságnak, a lángésznek csillogása volt) kevéssé hasonló, de a nevelésre az igazinál alkalmasabb hajdankort. Epictét, kinek minden szava örök, Jézus mellett kap helyet, nem Gallileának az Isten országának napja által megvilágított aranycsillogásu ormain, hanem a tökéletes erénynek eszményi világában. Feltámadás nélkül, a rémes Thabor nélkül, Isten országa nélkül hirdette ő az önfeláldozást, a lemondást, az önmegtagadást. Ő ama kimagasló havasi csúcs, melyre az emberiség bizonyos félelemmel tekint a látóhatáron. Jézusnak az isteni szeretetreméltóbb szerep jutott osztályrészéül az emberek között: a mosoly, a lelki derű, a kegyelem.

A hirtelen komolylyá és érdemessé vált irodalom viszont óriási haladás mellett tesz tanúságot a felsőbb társadalom erkölcseiben. Már Quintilián, Domitián leggonoszabb napjaiban, körvonalazta a szónokias igazlelküség ama codexét, mely oly tökéletes összhangban áll majd ami legjobb szellemeinkkel a XVII. és a XVIII. századból, Rollinnal, a Port-Royal M. M-vel; már pedig az irodalmi tisztesség nem jár soha egyedül; csakis komoly századok bírhatnak komoly irodalommal. Tacitus az aristokratának ama fenkölt érzelmével irta meg történetét, mely nem óvta meg tévedésektől a részletekben, de azokat az erényes haragkitöréseket adta tolla alá, mely őt a zsarnokok rémképévé avatta örökidőkre. Sueton alapos képzettség mellett készült pontos és páratlan életirói szerepére. Plinius, e fenkölt gondolkozásu, szabadelvű, humánus, könyörületes<sup>4</sup> finom ember, iskolá-

¹ Plin. Lev. III. 11. Ne induljunk Philostrates után, aki főleg az ő Apollonius élete cziniű művében teljesen hamis világításban tünteti fel e kiváló emberek jellemét s theosophiával vádolja őket, a mivel nem bírtak. Lucián is inkább regélője, mint történetírója a bölcsészeinek.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plin. Lev. I. 10; V. Epist. Manuel. XXL 1; Arrián Dissert. Epict IV., VIII. 15; Philostrat. Soph. L, VII. 3; XXV. 11; Dio Cass. LXIX. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. munkáit és Philostrates Soph. I. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Plin. Epist I. 19; IV. 22; VI. 3, 32; VII. 18.

kát, nyilvános könyvtárakat alapit;¹ akár egy franczia a XVIII. század szeretetreméltó társadalmából. Juvénálnak a declamátióban őszinte, a bűn festésében erkölcsös költő müveiben a humanitás gyönyörű hangja csöndül meg² és botlásokkal telt élete daczára a római férfias érzelem vonul azokon végig. Olyan volt ez, mint a görög és az itáliai génius együttes működése által megalkotott intellectualis szép kultúrának másodvirágzása. Ez a cultura már tényleg haldoklott; de halála előtt még egyszer utoljára hajtott ki leveleket és virágokat.

A világ tehát elvégre azon az utón haladt, mely az ész kormányzatához vezet A bölcsészet száz esztendő alatt élvezetébe lép azon jognak, hogy a népeket ő tegye boldoggá. Egész sora a kiváló törvényeknek, a római jog legjobb része került ki e korból. A nyilvános segély munkája megindul; a gyermekekre kiváló gondot fordít az állam.³ Valódi erkölcsi érzés lengi át a kormányzatot; a XVIII. század előtt sohasem tettek annyit az emberiség sorsának javítása érdekében. A császár isten, a ki bejárja a földet s a merre megy, jótétemények jelzik futását

Ez az uralom azomban sokban elüt attól, amit mi a szabadelvű kormányzat lényegének tekintünk. Parlamenti, vagy képviseleti intézmények némi nyomait is hiába keresnénk abban;¹ a világ állapota nem tudott volna ilyesmit elviselni. A kor politikusainak nézete abban áll, hogy a hatalom, bizonyos természetes megbízás alapján a becsületes, a komoly, a mérsékelt embereket illeti meg. A kijelölést a fátum csinálja;¹ s ha e kijelölés megtörtént, a császár úgy kormányozza a birodalmat, miként a kos vezeti a saját nyáját és a bika a magáét.¹ Emellett a nyelv teljesen republican us. E kitűnő fejedelmek a legjobb akarattal a világon egy az összes polgárok természetes egyenlőségén alapuló állam megvalósításán dolgoznak,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Felirat (helyreállítva Mommsen által) Borghesinél Cevr. com pl. IV. p. 119; Bibi, de l'Éc. des hautes eludes 15 fasc. p. 86—87. V. Plin. Lev. I. 8; IV. 13. Sat III., X. 78, 8 1; XIII. 190, 198; XIV. IS. 19, 44; XV. 131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. At apostolok 323; Dio Cass. LXVIII. 2; Plin. Pandg. c. 26 — 28; Lev.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> VII. 31; Spartián *lladr*.c. 7; Capitolin *Anton. Pius* c. 8; Pertinax c. 9. H. Ö. Nerva érmét *Tutela Itatiae* (Cohen I. p. 479) s a Traján érmeit (Cohen II. Traján 13, 14, 299, 300 -304, 373. sz. p. 5, 48—49, 60), nem felejtve ki a beneventi diadalivet. El kell ismerni, hogy ez alapításoknál a politikai czélzat játszotta a főszerepet s nem a könyöriilet. Mindenekelőtt a házasságokat akarták megkönnyíteni, az elnéptelenülést megakadályozni és odaadó katonákra szert tenni, (Plin. 1. c.) *Congiaria* valának. Orelli Henzen n. 6664. (v. Henzen *Tabula Aliment. Baeb.*)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> íjubes esse liberos, erim us- Plinius.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> «Fatis designatus».

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Marc. Aurél. Gondol. XL, X., VIII. 1.

egy királyságon, mely a szabadság tiszteletén nyugodott.¹ Szabadság, igazság, az ellenvélemény tisztelete voltak legfőbb elveik.² Csakhogy e szavaknak, melyeket a görög respublikák történetéből vettek át s a melyekből az irodalmi emberek táplálkoztak, nem sok értelme volt a kor tényleges társadalmában. A polgári egyenlőség nem létezett. A külömbséget a gazdag és a szegény között a törvény irta elő; a római vagy itáliai arisztokratia megőrizte összes kiváltságait, a Nerva által jogaiba és méltóságába visszahelyezett senatus fallal kerítette körül magát; a cursns honorum a nemesek kizárólagos kiváltsága. Az igazi római családok ismét visszahódították kizárólagos uralkodó rangjukat a politikában; körükön kívül, nincs emelkedés.

E családok győzelme bizonyára igazságos győzelem volt; mert Nérónak és Domitiánnak gyűlöletes uralma alatt e családok körébe menekült az erény, az öntisztelet, az észszerű hatalom iránti ösztön, az irodalmi és bölcsészeti neveltség; csakhogy a családok, mint az rendszerint történik, igen zárt világot képeztek. A szabadelvű és aristokrata conservativ pártnak műve, Nervának és Trajánnak trónraemelése két dolognak vetett véget, a katonai zavargásoknak és a keletiek, a császárok szolgái és kedvenczei befolyásainak. Nem találkozunk többé felszabadultakkal, egyptomi és syriai emberekkel, akik megreszkettesseuek mindent, ami jobb vala Rómában. E nyomorultak, akik Caligula, Claudius, Néró uralmának bűneit készségesen szolgálva, úrrá tették magokat, akik trónra lépte előtt<sup>3</sup> még Titus kicsapongásainak is bizalmasai és vezetői valának, a megvetés éjiébe merültek el. A keserűséggel vegyes izgalom, melyet a rómaiak egy Herodes Agryppa, egy Tiberius Alexander részére osztogatott kitüntetésekkel szemben mutattak, nem ismétlődik a Flaviusok bukása után.3 A senatus nagyot nőtt; de a provinciák tevékenysége alább szállott; a hivatalos világot környező jégnek megtörésére irányuló törekvések majdnem tehetetlenül pattantak vissza.

A lielleuismus nem veszített; mert tanulékonysága, illetve kiválósága által a római jobb világot tudta megszerezni magának.<sup>5</sup> De a judaismus és a keresztyénség megérezték a változást. Az I. század folyamán két alkalommal, Néró és a Flaviusok alatt közelítették meg a zsidók és a keresztyének a császári házat s tettek szert abban figyelemreméltó befolyásra. Nervától Commodusig ezer

<sup>&</sup>lt;sup>I</sup> Marc. Aurél. Gond. í. 14

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>I bid. II. 5; VI. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Sueton *Titus* 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Juv. 1, 129—131; III. 73—78.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Juvenalis haragja a görögök betódulása ellen (Sat. III. 80. s k.) nem jelent mást, mint a görög parasita által kiszorított itáliai parasitának irigységét.

mértföldnyire maradnak el attól. Egyfelől a zsidóknak nincs többé nemessége: a világfi zsidók, mint a Herodes családtagiai, a Tiberius Alexanderek kihaltak, immár minden israelita egy-egy rajongó, kit a megvetés örvénye választ el a világtól. A mosaismus a kor legfelvilágosultabb emberei előtt nem egyébb, mint trágárságok, együgyüségek, képtelenségeknek halmaza. A zsidókat egyben babonásoknak és vallástalanoknak, atheistáknak és a legdurvább hitelvek vallóinak tartják.<sup>2</sup> Cultusok úgy tűnt fel, mint egy felfordított világ, kihívás az ész ellen, fogadalom arra, hogy a többi népek szokásaival ellentétesen legyen szervezve minden.<sup>3</sup> Grotesk alakba öntött történetök végnélküli csufondároskodásokra okot adó themából indul ki:4 Bachus etikusának egyik formáját látták benne általánosan.<sup>5</sup> Antiochus, mondották, hiába kísérelte megjobbitani ezt az undok fajzatot»<sup>6</sup> Az a vád, hogy mindent gyűlölnek, ami nem ők,7 gyilkos hatású; mert különös indokokon alapult s oly természetű volt, hogy a közvéleményt tévedésbe ejtse. Még veszedelmesebb volt ama hit, hogy a proselytát, aki a mosaismust fogadta el, legelőször is arra tanítják, vesse meg az isteneket, irtson ki szívéből minden honfiúi érzelmet, felejtse el szülőit, gyermekeit, testvéreit<sup>8</sup> A jót tisztán egoismusból cselekszik, erkölcsiségök csak látszólagos; magok közt mindent megengednek.9

Traján, Hadrián, Antoninus, Marc-Aurél tehát a messze távolban tartották magokat a judaismustól és a keresztyénségtől. Nem ismerték, nem tanulmányozták őket Tacitus, aki az előkelő világ számára irt, úgy beszél a zsidókról, mint valami exoticus különösségről, melyet azok, akiknek irt, egyáltalán nem ismernek s tévedései ámulatba ejtenek. E nemes szellemeknek a római fegyelembe helyezett kizárólagos bizalma közönyössé tette őket egy tan iránt, melyet különösnek és képtelennek találtak. A történet csak tisztelettel beszélhet ama bátor és tiszteletreméltó politikusokról, akik kihúzták a világot az iszapból, ahová azt az utolsó Julius és az utolsó Flavius taszította; de hiányok lakoztak bennök, melyek természetes folyományai voltak állásuknak. Aristokraták, a hagyományoknak,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Instituta sjnistra, foeda, pravitate valuere . . . Pessinius quisque . . . Mos absurdus sordidusque ... Teterrimani gentem . . . colluvie . . . pervicacissimus quisque . . .» Tac. Hist. V. 5. 8, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Tac. *Hist.* V. 5, 8, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tac. *Hitt.* V. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tac. *Hist.* V. 2—4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Tac. Hist. V. 5. L. Plutarch. Quaest. conv. IV. 5, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Tac. Hist. V. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Tac. *Hist.* V. S.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Tac. *Hist. N.* 5. Lásd Juvenal idézett sorait fent

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> «Inter se nihil inlicituin. Tac. *Hist.* V. 6.

az előítéleteknek emberei ők, olyan angol toryk, akik erejöket ezekben az előítéletekben keresik. Tetőtől talpig rómaiak. Abból a meggyőződésből indulva ki, hogy aki nem gazdag vagy nem előkelő ágyból született, az nem lehet tisztességes ember, nem mutattak idegen tanok iránt oly gyengeségeket, melyek előtt a jóval polgáriasabb Flaviusok elzárkózni nem tudtak. Környezetük, a velők uralomra jutott társaság, Tacitus, Plinins, ugyanazon megvetést érzik e barbár tanok iránt. A keresztyénséget és a hivatalos világot mély árok választja el egymástól az egész II. század alatt A négy nagy és jó császár teljesen ellenséges indulatot tanúsít e kérdésben s a szörny Commodus alatt találkozunk ismét «keresztyénekkel a fejedelmi házban. Ez erényekben gazdag császárok hibái a rómaiak hibái, túlzó bizalom a latin hagyományban, boszantó makacsság a Rómán kívül is létező tisztesség elismerésében, nagyfokú gőg és ridegség a kicsinyek, a szegények, az idegenek, a syrek, mindazok iránt, akiket Augustus megvetőleg görögöknek» nevezett s akiktől elnézte a csúszás-mászást, amit az italiotáknál meg nem tűrt.<sup>1</sup> E megvetett nép megfogja torolni a lenézést, kimutatja majd, hogy neki is megvan a maga nemessége, ő is képes az erényre.

A vallásszabadság kérdése oly alakot öltött, minőt az ókor egyetlen respublicájában sem. Az ős község, mely nem volt egyébb, mint a megnövekedett család, csak egy vallással, mely a községé volt, bírhatott. Ez a vallás majdnem mindig a mythikns alapítóknak a cultusa, magának a községnek az eszméje, aki azt nem követi, kizárta magát a községből. Egy ily vallás csak következetes volt, ha türelmetlennek mutatta magát, de már Nagy Sándor oktalanságot követ vala el, Antióchius Epiphanes még inkább, ha egy külön cultus érdekében az üldözés terére lép, minthogy hódítás utján szerzett államaik külömböző községekből alakultak, melyeknek politikai létezése megszűnt. Caesárnak bámulatosan éber szelleme megértette ezt Később a római község szűk eszméje kapott fel ismét, elmosódva és rövid félbeszakításokkal az I. században, jóval hatalmasabban a II. szád folyamán. Tiberius alatt Valerius Maximus, ez a középszerű kontár, kétszeresen becstelen ember, a meggyőződés oly hangján prédikálja már a vallást, mely bámulatba ejt. Láttuk, hogy maga Domitián hatalmas pártfogásban részesíti a latin culturát, a trón s az oltár- egyesítését kísérli meg. Azonos érzelem volt rugója ennek azzal, mely napjainkban a kevéssé hívőknek egész tömegét fűzi a katholicismnshoz pusztán abból a meggyőződésből, hogy e cultus Francziaország cultusa. Martial és Stacius, a kor botrányos krónikáinak újságírói, kik szívből sajnálták a Néro-féle szép napo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dio Cass. LI. 20. V. Sueton Aug. 98.

kát, elkomolyodnak, vallásosak lesznek, tapsolnak az erkölcsök censurájának, a hatalom tiszteletét prédikálják. A sociális és politikai válságok keltik fel rendszerint az efféle visszahatásokat. A veszélyben forgó társadalom a szalmaszálhoz is kapkod. A fenyegetett világ sorakozik, azon meggyőződésből indulva ki, hogy minden gondolat elvégre rosszra fordul, félénkké lesz, mintegy visszafojtja lélegzetét, mert attól tart, nehogy a legcsekélyebb mozdulat ledöntse az ingó épületet, a melybe meghúzta magát.

Traján és utódai óvakodtak megújítani a sötétben botorkáló képmutatás szomorú túlzásait, melyek a Domitián uralmát jellemzik. Mindamellett a fejedelmek és környezetök a vallási kérdés terén felette conservativeknek mutatták magokat¹ Üdvöt egyedül a régi római szellemben kerestek. Marcus Aurelius, a bölcs, egyáltalán nem ment a babonaságtól. Rideg betartója a hivatalos vallásnak.² A salies papságnak sem volt lelkiismeretesebb tagja. Nurnához akart hasonlítani, származását ő vele hozta kapcsolatba és egész szigorral tartotta be a törvényeket, melyek az idegen vallásokat eltiltották.³ Ájtatosságok a halál küszöbén! Mikor legnagyobb súlyt fektetünk emlékeinkre, c napon tévesztenek meg azok a legjobban. Mennyit ártott a Bourbon háznak, hogy sokat gondolt szent Lajosra és hogy származását Clod vígra és Nagy Károlyra vezette vissza.

A nemzeti vallás e mindenekfölé helyezett ápolásához a II. század nagy császárainál a heteriáktól való félelem csatlakozott, a c o e t u s illiciti-től vagyis társulatoktól, melyek pártokká tömörülhettek a városokban. Egy egyszerű tűzöl tótestület gyanút keltett Nem egy családi ünnepélyt zavart meg a hatóság. Traján megkövetelte, hogy a meghívók korlátolt számhoz legyenek kötve és névre szóljanak. Még az ad sustinendam ten ni or um i u opiam társulatok is csupán oly városokban vannak megengedve, melyek azokra külön chartát kaptak. Ebben Traján a Caesár óta élt nagy császárok hagyományát követte. Hihetetlen, hogy ily rendszabályokat szükségeseknek találtak volna e nagy emberek, ha azok bizonyos tekintetben nem lettek volna igazolva. Csakhogy a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plin. Panég. 52; Plin. Epist. VIII. 24. «Reverere conditores deos et nuinina deorum» II. ö. a feliratot, Corp inser lat. vol. III. η. 567. és az additamenta; Mént, des sav. étr. de PAcad. des inser. VIII. 1. r. p. 1. k.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Marc. Aurél. Gond. II. 11; VI. 30; IX. 11; XII. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Capitolin Marc. Aurél. 4, 13, 15. 20, 26, 27, 28, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Plin. Epist. X. 34 (43). 93 (94), 96 (97) kiad. Keim.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Epist. X. 33 (42), 34 (431.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A X. k. 116 (117), 117 (118).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> A X. k. Epist. 93 (94).

<sup>8</sup> Sueton Caesar 42; Aug. 32.

II. század administrativ szelleme túlzásokba ragadtatta magát. A nyilvános jóttevés gyakorlása helyett abban az alakban, amint abba az állam belekezdett, mennyivel többet ért volna, ha a társulatoknak megadják a cselekvési szabadságot! E társulatok alakítására meg volt a hajlam mindenfelé; az állam igazságtalanul és keményen bánt el velők. Békét akartak minden áron,¹ csakhogy a nyugalom, midőn a hatalom azt a magántörekvések elnyomására alapítja, jóval károsabb a társadalomra, mint magok a forrongások, melyeknek a szabadság teljes feláldozásával útját vágni akarták.

Ebben találjuk meg okát ama látszólag különös tüneménynek, hogy a keresztyénség tényleg sokkal rosszabbul érezte magát a II. század e nagy császárjainak bölcs igazgatása alatt, mint az eszeveszett düh ama csapásai alatt, melyeket az I. század gonosztevői zúdítottak reá. Néró, Domitián dühöngései néhány hétig, néhány hónapig tartottak, átmenő durva erőszaknak, vagy zaklatásoknak tényei valának azok; gyümölcsei egy fantasticus és gyanakodó politikának. A keresztyénség feltűnésétől Trajánus trónralépteig terjedő időközben egyetlenegy törvényt sem hoztak a keresztyénség ellen, mely őket a gonosztevőkkel állította volna egy sorba. A coetus illicitiről léteztek már törvények, de azokat nem alkalmazták oly szigorral, mint később. Ellenben a Trajánoknak, az Antoninoknak fölötte törvényszerű, de fölötte guvernamentalis (mint ma mondják) uralma sokkal nyomasztóbb leend a keresztyénségre nézve, mint a zsarnokok vadsága és gonoszsága.<sup>2</sup> A római ügynek e kiváló gondozói komoly veszélyt fognak látni, nem minden alap nélkül, e hitben, mely lángoló hévvel csüng Istennek országán, visszáján a fennálló társadalomnak. A judaismus és a keresztyénség alapját képező theocratiai elemek megrémisztik őket. Határozatlanul, de bizonyára látják, a mit a roskadozó császárság ujjáalkotói a III. században, a Deciusok, az Aurelianusok, a Diocletianusok még tisztábban fognak látni utánuk, hogy választaniok kell immár a császárság és az egyház között; hogy az egyháznak teljes szabadsága a császárságnak a veszte. Kötelességből harczoltak, alkalmazták a kemény törvényt, mely koruk társadalmának létföltételét képezte. Távolabb állottak tehát ilyenformán a keresztyénséggel való megalkuvástól,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plin. Lev. X. 117 (US).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Az apologisták, igaz, nincsenek e nézeten. Tertulliánnái Néró és Domitián az egyedüli üldözők a szó szoros értelmében, a jó császárok viszonylag jobb indulatot mutatnak a keresztyének iránt (Ápol. 5.) Meliton szintén így gondolkozik (Fragni. Euseb. H. E. IV., XXVI. c. s köv, (monoi pánton). Lactancius szintén (De mórt persec. c. 3 ) H. ö. Theodoret De cura graec. off. serm. IX. p. 612. Páris 1642. Szónoki megszokás s rendszeres álláspont rejlik ebben, mely arra irányult, hogy az egyháznál a békét s az üldözés váltakozását a császárság fényével vagy nyomorúságával hozzák megfelelő viszonyba.

mint Néró vagy mint a Flavinsok. A politikusok érezték a veszélyt; őrködtek. A stoicismns feszessé vált, a világ nem szült többé gyöngéd, nőies érzelmekkel telt embereket, minő Virgilns. Jézusnak tanítványai immár rideg, hajthatatlan, érveik igazságában hivő emberekkel állanak szemben, akik rendszerint szigort alkalmazni képesek, mert úgy vannak meggyőződve, hogy ekként járva el, az állam érdekében cselekesznek s zavartalan kedélylyel mondogatják egymásnak: A mi nincs hasznára a rajnak, még kevésbbé van előnyére a méhnek. <sup>1</sup>

Bizonyára, a mi felfogásunk szerint, Traján, Maré Aurél jobban tesznek vala, ha teljesen szabadelvűek, ha biztosítják az egyesületi szabadságot, ha a testületeknek megadják a jogot, hogy a testület tulajdonát a pártok tagjainak arányában oszthassák meg tagjaik között — a schismaticusok kivételével. Az utolsó pont elégséges lett volna arra, hogy elejét vegye minden veszedelemnek. A III. századtól kezdve már a császárság tartja fenn az egyház egységét, szabályul Írva elő, hogy valamely városnak valóságos püspöke az, aki Róma püspökével levelez és akit az utóbbi elismert<sup>2</sup> Mit vetnek maid fel a felszínre az arianismusnak heves küzdelmei a IV. században? Számtalan és 'orvosolhatlan szakadásokat. A császárok, majd a barbár királyok csak úgy szakíthatták végét a bajnak, ha megtudták állapítani, melyik a valódi orthodox, melyik a canonicus püspök. Az állammal kötelékben nem álló testületek sohasem veszedelmesek az államra, ha az állam valóban semleges, nem avatkozik bíróként a választásokba és a peres viszálykodásokban, melyeket a vagyoni kérdés eldöntése végett visznek elébe, szem előtt tartja a szabályt, hogy a társulati vagyont pro rata ossza fel a tagok között. Ily eljárás mellett a világ békéjét fenyegető összes társulatokat könnyen fel lehet oszlatni, a vagyon megosztása révén ködként párolognak el. A szakadásoknak e téren egyedül az állami tekintély vethet véget; az állam semlegessége gyógyíthatatlan sebeket üt e testületeken. A fölötte hatalmas testületek feloszlatására a szabadelvű rendszer a legbiztosabb. íme erre tanított minket a bő tapasztalás. Traján és Marc Aurél azonban ezt nem ismerhették. Az ő tévedésük ebben, valamint annyi más kérdésben, ahol törvényhozási müködésöket mi hiányosnak tartjuk, azon tévedések közül valók, melyeket kiigazítani egyedül századok képesek.

A korszak eredménye tehát, mely a keresztyénség számára megnyílt, az üldözés permanens jellege.³ Egy különleges edictumról

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Marc. Aurél. Gondol. VI. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Satnosati Pál esete.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> V. Lactant. *Instit div* V. II. Porphirosnál (Euseb. H. E. VI. XIX. 8). *chrlslianős, paranoniós* egyértelmű.

beszéltek, mely kimondotta volna: Non licet esse Christianos, 1 s amelyen alapultak volna az összes üldözések a keresztyének ellen. Ez lehetséges; de ilyesminek feltételezésére egyáltalán nincs szükség. A keresztvének pusztán létezésüknél fogya ellentétbe jöttek az egyesületi törvényekkel.3 Szentségtörésben, felségsértésben,3 éjjeli összejövetelekben4 váltak bűnösökké. A császár személye iránt nem mutathattak oly tiszteletet, minővel annak egy loyalis alattvaló tartozott.<sup>5</sup> Már pedig a felségsértést a legkegyetlenebbül büntették; egyetlen vádlott sem kerülte ki a kiapadót.<sup>6</sup> Ott volt azután a flagitia nomini cohaerentia szomorú osztálya, bűnök, igazolni nem kellett, melyek ott voltak már a priori pusztán a keresztyén névben s annak viselőjét hostis publicus-sá tették. Az efféle bűnök ellen eljárni hivatalos kötelesség.<sup>6</sup> Ilyen természetű volt a gyújtogatás vádja is, mely a 64. évek emlékeinek hatása alatt minduntalan megújult és a melyet az apocalypsisek által a végső világégéseknek makacs hangoztatása egyre élesztett Ehhez járult az állandó gyanú, mely titkos fajtalankodásokról, éjjeli összejövetelekről, a nők, hajadonok, gyermekek bűnös elcsábításáról suttogott.<sup>7</sup> Innen attól, hogy a keresztyéneket minden bűnre képeseknek tartsák s minden gonoszságot reájok kenjenek, már csak egy lépés s e lépést a tömeg még inkább, mint a hatóság meg is tette naponként.

Tegyük ehhez a bíráknak engedélyezett rettenetes önkényt, főleg a büntetés megválasztásában,<sup>8</sup> és meg fogjuk érteni, miként

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Justin *Apol* I. 11; Sulp. Sev. *Chron.* II. 29; Tertull. *A poll.* 21; Origin. Hornéi X. in. *Josu.* 10. S; I.amprid *Alex. Sev.* 22; Lactanc. *De mórt persec.* 34. L. Boissier *Revue archeol.* 1876. jlin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. az *apostolok*, p. 354 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tertull. *ápol.* 10, 35: *ad. Scap.* 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cic. De legibus II. 9; Pavlus Seat. V. XXIII. 15; Porcius Latro Declom in Calip. c. 1<sup>f.</sup>; Plin. Rpist. X. 96 |97); Minucius Felix Cd. 8. Tertull. Ad uxorem II. 4; De corona mill. 3; De fuga in persec. 19. I.ásd különösen Minucius Felix Oct. 8. Alább.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ruinart Acta sinc. p. 82, 87, 150, 217, 463 (1713. kiad.)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lásd az Antikrisztus 163 ol. Paulus: Sentent. V. XXIX. 2. Suet. Aug. 27., Animian Marc. XIX. 12. Cod. Just. 1. 4. Ad legem Júliám máj. (IX. 8.) 1, 16. De guaest IX. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> In reos majestatis etpublicos hostes omnis homo miles est; ad socios, ad conscios usque inquisitio extenditur.» Tertull. Ápol. 2, 35, 37; Ruinart Ada sinc p. 82, 217. H. ö. Digest. 1, 7; De re militari (XLIX. 16; Cod. Just. I. De bonis libert. (VI. 4); Codex Theodos. 1. 6. és 11; De malef et. mathem., (IX. 16); V. Ö. Antikristus p. 185. I,. még Vulc. Gall., Avid. Cass. 7; Spartián Sev. 14; Lamprid Comm. 18; Aurél Victor Caes. XVII. Alább még erre bővebben visszatérünk.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Tatián Adv. gentes 33; Min. Felix Cctav. 8, 9, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Digest. 1, 6. Ad, leg. Jul. pecul. (XLVIII. 13.) v. 4. §.

keletkezhetett minden különös törvényes intézkedés nélkül¹ ama mélyen elszomorító állapot, melyet a római császárság története az ő legjobb napjaiban előttünk feltár. A törvény alkalmaztassák több vagy kevesebb szigorral, de maradjon törvény. Ez állapot mint lassan emésztő láz tart majd a II. századon keresztül, a III. század bőszült túlzásának és enyhültségének időközeivel. A IV. század első éveinek borzasztó kitörése jelzi utolsó fellobanását, zárkövét pedig a milánói edietnm 313-ból. A római szellemnek minden újjászületése a hitüldözés megkétszereződését jelenti. Azok a császárok, akik külömböző kísérletek révén a császárságot új életre kelteni igyekeznek a III. században, a hitüldözők. A türelmes uralkodók, Alexander Severus, Philippus pedig azok, a kiknek ereiben nem római vér folyik, s akik a latin hagyományokat a kelet cosmopolitismusának áldozták fel.

Tiszteld az istenséget mindenben és mindenütt, a haza szo-kásaival megegyezően s kényszerits mindenkit arra, hogy őket tiszteljék. Gyűlöld és büntesd az idegen szertartások után futókat, nemcsak az Istenek iránti tiszteletből, hanem főleg azért, mert azok, a kik új istenségeket hoznak be, idegen nézeteknek a magját vetik el ez által, mely összeesküvésekhez, szövetkezésekhez, társulásokhoz vezet, oly dolgokhoz, melyek semmikép sem egyeznek meg a monarchiával. Ne engedd meg senkinek, hogy atheismus s magia után fusson. Az istenség szükséges; nevezz ki tehát hivatalból haruspexeket és augurokat, akikhez forduljanak azok, akik tanácsukat akarják kikérni, de ne tűrd meg a varázslókat, mert efféle emberek, midőn csekély igazságokat a hazugságok özönével hígítanak fel, lázadásra uszítják. a polgárokat. Még inkább áll ez azokról, akik bölcsészeknek mondják magokat; őrizkedjél tőlük; nincs oly gonosz, amit azok egyesekkel s a néppel el ne követnének. <sup>3</sup>

Íme ily szavakba önti az Antoninusokra következő nemzedéknek egy államférfia vallási politikáját Miként egy hozzánk közelebb álló időben az állam ügyes sakkhuzást vélt cselekedni azzal, hogy hatalmába kerítette a babonát, hogy azt rendezze. A municipiumok delegatio révén ugyanazon joggal éltek. A vallás nem volt több, mint egyszerű rendészeti ügy. Egy tökéletes megsemmisülést rendszer, melyben minden mozgalom el van fojtva s minden embert

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. külömben Lactancius Inst. dir. V. II. és Le Blant úr értekezését az Ulpián De officio proconsulis művének helyreállításáról (Compt. rend, de Acad des inser. 1866. p. 358 s k.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kaina tina daimonia. H. ö. Csel. XVII. 18. A viennai egyház lev. Euseb. H. E. V. (xené kai kainf thréskeia) Arnob. Adv. not. II. 66,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dio Cassius, Maecenas szájába adott költött beszéd (LII. 36.)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ossunai bronzérmet. *Journ. des sav.* 1876 nov. p. 707, 710.

veszélyesnek tartanak, ahol a külön álló egyén vallási kötelék nélkül a többi emberekkel nem egyébb, mint tisztán a kormánytól függő lény, — a kicsinyes arányokra összezsugorodott család és oly állam közepette — mely igen nagy ahhoz, hogy hazául szolgáljon, hogy közszellemet ébreszszen, hogy megdobogtassa a sziveket: ime ez volt amaz eszmény, melyről álmodoztak. Mindaz, ami megragadhatta, meghathatta volna az embereket, bűntett számba ment, melyre halál vagy száműzetés várt. A római császárság tehát megölte az antik életet, megölte a lelket, megölte a tudományt, megteremtette a nehézkes és korlátolt szellem iskoláját a szűk látókörű politikusoknak, akik a babonaság elnyomásának ürügye alatt a valóságban a theokratia diadalát segítik elő.

Nagy szellemi hanyatlás volt eredménye ez erőfeszítéseknek oly vallásra való terelés érdekében, melyet többé senki sem vallott. Bizonyos banalitás honosait meg a hitelvekre vonatkozólag, mely megfosztotta azokat minden komoly vonástól. A szabad gondolkozóknak tulbő sora, az első században Krisztus előtt és után,<sup>2</sup> egyre gyérült s végre eltűnt. A latin nagy irodalomnak fesztelen hangja kivész és helyét nehézkes hiszékenység foglaljad. A tudomány világa egyre gyöngébben pislog. Seneca halála óta egyetlenegy teljesen rationalista tudós sem élt. Idősebb Plinius kutató szellem, de minden kritika nélkül. Tacitus, ifjabb Plinius, Sueton egy szóval sem nyilatkoznak kárhoztatólag a legnevetségesebb képzelődések esztelensége fölött. Ifjabb Plinius még a kísértetek gyerekes történetébe is hisz.3 Epictét a fennálló cultus gyakorlatát Írja elő kötelezőleg.4 Még egy oly frivol iró is, minő Apuleius, szigorú conservativ hangon beszélteti tollát, ha az istenekről ir.4 Egyetlenegy ember volt olyan e század közepe táján, aki a természetfölötti dolgokban úgylátszik, nem hitt, Luciánus. A tudományos szellem, mely a természetfölöttinek a tagadása, igen kicsiny körre szorítkozott; á babona zsibbasztotta hódított meg mindent, meg észt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> »Qui novas et usu vei ratione incognitas religiones inducunt, ex quibus aninii hominum moveantur, honestiores deportantur, humihores capite puniuntur Paul. Sent. y. XXI. 2. V. Digest. 1. 30 De poenis (XLVIII. 19).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siquis aliquid fecerit quo leves hominum animi superstitione numinis terrerentur, Divus Marcus hujusmodi homines in insulam relegari rescripsit. E rescriptum bizonyára oly cselek vényekre vonatkozott melyeket Julius Capitolinusnál olvasunk. *Ant. Phil.* 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jusson eszünkbe Caesár, Lucrecius, Cicero, Horatius stb. I,. p. o. Cicero *De nat. deorum.* II. 2. Egyedül Juvenalis fejezett ki hitetlenséget a római társadalom emberei közül Hadriánig, egész szabadon.

<sup>4</sup> Epht. VII. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Manuel XXXI. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Florida 1, 1; De magia 41, 55, 56, 63,

Ugyanakkor, midőn a vallás megrontotta a bölcsészetet, a bölcsészet a természetfölöttivel fogott látszólag kezet. Együgyű és üres, csalafintasággal kevert theosofia jött divatba. Apulejus nemsokára így fogia hívni a bölcsészeket: az összes isteneknek papiai:<sup>2</sup> Abonoti Alexander a szemfényvesztő dús fényében fürdő cultust fog alapítani. A vallási szédelgés, a bölcsészet hamis zománczával befuttatott thaumaturgia jött divatba. Tyanei Apolloniusban találjuk meg a legelső példát e nemből, bármily nehéz is megmondani: mi volt a valóságban e sajátságos alak. Később egy vallásalapítót, olyan félisten-bölcsészt láttak benne.3 Az emberi szellem oly annyira aláhanyatlott, hogy egy nyomorult varázsló, aki Traján alatt csupán Kis-Ázsiának söpredéke között aratott sikert, száz esztendő múlva szégyenpirt nem ismerő írók révén, akik egy teljesen hiszékeny közönség mulattatása végett huzakodtak elő vele, elsőrangú személyiséggé, emberi alakot öltött istenné nőtte ki magát, akit Jézushoz hasonlítani mertek.<sup>1</sup>

A köznevelésre nagyobb gondot fordítottak a császárok, mint a Caesárok, vagy akár a Flaviusok; csakhogy ez pusztán az irodalomra szorítkozott. A szellemnek fegyelmezettsége, melyet a tudomány teremt meg, nem sok hasznot látott abból. A bölcsészettel különös előszeretettel foglalkoztak Antoninus és Marcus Aurelius, de azt a bölcsészetet, mely az életnek legmagasztosabb czélja, mindennek végső foglalatja, nem taníttatta az állam. A tanítással külömben is nem igen rokonszenvezett a nép. Valami elvont, valami fenséges volt az, mely meghaladta az ő felfogását és minthogy másfelől a templom sem nyújtott semmit amaz erkölcsi oktatásból, melyet az egyház később teli marokkal szórt szerte, a társadalom alsó osztályai siralmas elhagyottságban sínylődtek. Emiatt azonban nem érheti gáncs a nagy császárokat, akiknek a lehetetlen, az antik civilisatio megmentése nem sikerült. Nem volt hozzá idejök. Egy este, miután

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apulejus. De Deo Socratis 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De magia 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ha tyanei Apollonius komoly ember lett volna, ez esetben Plinius, Sueton, Aulus-Gellius révén mindenesetre isinernők, mint ismerjük Euphratest, Musoniust s más bölcsészeket, kikről Philostrates teljesen elcsavart képet festett, bőgj leírásában saját közönségének Ízléséhez alkalmazkodjék. Lucián (Alexand. 5.) és Apulejus (De magia 90) Apolloniusról már regényes elbeszélések után beszélnek, valószínűleg bizonyos Moeragenes után (Philostr. Apoll. I., III. 2; Őrig. Contra Cels. VI. 41). Ez iratok szerint Apollonius varázsló és kalandor.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Lamprid Alex. Sev. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. Az *Apostolok* p. 329. Hadriánról 1. Spartian *Adr.* 1t>; Aurél. Vict. *Caes.* XIV. 2, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Capitolin Anton. Pius 2; Philostrat. Vitae soph. II., II.

végig szenvedte a szónokok beszédözönét, akik végtelen dicsőséggel kecsegtették, ha a bölcsészeire téríti a világot, a következő sorokat jegyezte fel naplójába Marc-Aurel: «Az egyetemes ok rohanó ár, ¹ mely magával ragad mindeneket. Mily együgyűek ezek az állítólagos politikusok, akik a bölcsészet elveivel hiszik szabályozni az ügyeket! Apró gyerekek mindnyájan, akiknek ott csillog még a takony az orruk alatt ... Ne hidd, hogy Plátó respublicája létezett valaha; elégedjél meg azzal, ha kisebb dolgokon javíthatsz s ha sikert aratsz, ne hidd, hogy kicsiny dolgot végeztél. Kicsoda változtathatja meg; valóban az emberek belső tulajdonságait? És a szívek s a nézetek megváltoztatása nélkül a többi mirevaló? Rabszolgákat és hypocritákat fogsz teremthetni csupán ... A bölcsészet alkotása egyszerű és szerény; félre e nagyhangú zagyva beszédekkel.» — Óh! te derék ember!

Végeredményében a II. század e társadalma minden hiányai mellett is, haladó társadalom. A szellemi hanyatlás mellett erkölcsi haladást találunk, mint az a franczia társadalom felsőbb osztályaiban megy végbe napjainkban. Az emberszeretet, a szegények segélyezése, undor a látványosságok iránt,<sup>2</sup> ez eszmék foglalnak tért mindenfelé.<sup>3</sup> Amíg ez a kitűnő szellem intézte a császárság sorsát, vagyis Marcus Aurelius haláláig, a keresztyénség ügye döczögve halad előre. De ellenálhatlan mozgalommal tört előre azonnal, mihelyt a III. században az Antoninusok elvei feledésbe merültek. Mondottuk: Nerva, Traján, Hadrián, Antoninus, Marcus-Aurelius száz esztendővel hoszszabbitották meg a császárság életét; bátran kimondhatjuk azt is, hogy száz esztendővel vetették vissza a keresztyénségnek diadalra jutását is. A haladás, melyet a keresztyénség az I. és a III. században tett, egy óriásnak lépése ahhoz képest, melyet a II. században felmutatni tud. A II. században a keresztyénség hatalmas vetélytárssal állott szemben, a praktikus bölcsészettel, mely rationalis utón munkált az emberi társadalom megjavításán. Commodustól kezdve az egyéni önzés s a melyet az állam egoismusának is nevezhetünk, az eszményi aspiratióknak csakis az egyházban enged helyet Az egyház a szív és a lélek egész világának menedékévé leend akkor; nemsokára azután a civilis és a politikai élet szintén az ő kebelében nyújt egymásnak kezet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Marc. Aurél. Gond. IX. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Epictet. Manuel. XXIII. 10; Marc. Aurél. Gond. VII. 3.

 $<sup>^3</sup>$  Plin. Epist. X. 94. V. Mommsen Inter, regni Neap. 454b; Orelli 114, 6042, 6669. L-  $\Lambda\zeta$  apostolok p. 320.

#### TIZENNYOLCZADIK FEJEZET.

## Ephesus. — János aggkora. — Cerinthos. Docetismus.

A kétely, mely e történettől sohasem marad távol, mindig átlátszhatlan ködbe borul, valahányszor Ephesusról s az ott dúló titkos szenvedélyekről van szó. Mi valószínűnek<sup>1</sup> fogadtuk el a hagyományon alapúló nézetet, mely szerint János apostol, túlélve Jézus tanítványainak legnagyobb részét, kikerülve egymásután a római és a judeai viharokat, Ephesusba vonta meg magát s itt élt magas kort érve el — Ázsia összes egyházainak tisztelete által környezetten. Iréneust, midőn azt mondja, bizonyosan Polykarp után, hogy az agg apostol Trajánus trónrajutásáig volt életben, szintén meghallgatásra kell méltatnunk.<sup>2</sup> Ha e tények igazak, fontos következményeket vonnak magok után. A megkínoztatás emléke, melyen Rómában esett volna keresztül János, még életében a vértanúk közé<sup>3</sup> sorozta őt és ebben testvérével, Jakabbal tette hasonlóvá.4 Ha egybehasonlitották Jézusnak szavait, ahol kijelentette, hogy a nemzedék, mely hallgatja őt, nem fog elmúlni, mielőtt ő meg nem jellennék a felhők között,5 ama nagy korral, melyet az egyedüli apostol, aki még életben volt, megélt, csak következetesek maradtak, ha azon gondolat ötlött eszökbe, hogy e tanítvány6 nem fog meghalni, azaz megfogja látni Isten országának eljövetelét, mielőtt meghalna. János beszélte vagy' hinni engedte, hogy a feltámadt Jézusnak erre vonatkozólag titokzatos beszélgetése volt Péterrel.' Mindez

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Az *Antikr*. p. 551 S k.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Irén. Adv. haer. II., XXII. 5; III. III. 4. V. Őrig, la Geo. Opp. II. p. 24; Euseb. Hitt. eccl. III. 23; Chron. p. 162—163; Schoene Chron. pasc. p. 251, 252; Epiph. haer. XXX. 24; sz. Jeroni. In. Gal. VI. 10; De virít Hl. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> János tiz-tizenkét évvel lehetett fiatalabb Jézusnál. Traján trőnraléptekor tehát nyolczvanhat vagy nyolczvannyolcz éves lehetett.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A hitvalló akkoron a. ni. vértanú. Hegesipp. Euseb. H. E. III., XX. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. Antikr. p. 209, 562—563. V. Márk. X. 39; Máté XX. 23; Apoc. I. 9. Márk sorait János halála előtt kellett leirniok.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Márk IX. 39; Máté XVII. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ján. XXI. 20 s köv.

dicsfénnyel vette körül még életében Jánosnak alakját. A legenda reá nézve már sírja előtt elkezdődött.

Az öreg apostolt utolsó, mysticus homálylyal környezett életében számosán vehették körül. Csndatevéseket tulaidonítanak neki. még halottakat is támasztatnak fel vele. 1 A tanítványoknak egész csoportja sürgölődött körülötte. \*Mi ment végbe e benső asztalkor körében? Micsoda hagyományokat dolgoztak ott fel? Miket beszélhetett el ott az agg apostol? Nem enyhült-e utolsó napjaiban amaz erős ellenszenve, melyet Pálnak tanítványai iránt mindig mutatott? Elbeszéléseiben nem sikerült-e neki, mint az nem egyszer történt meg vele Jézus életében, maga részére venni birtokba a legelső helyet mestere mellett, magát helyezni szivéhez a legközelebb? Azok a tanok, melyeket később János-féle tanoknak mondottak, ott forrtak-e már a koros, fáradt mester s a fiatal, az egyszerűséget hajhászó szellemek között, akik talán arról igyekeztek meggyőzni az öreg embert, hogy az oly eszméket, melyeket az ő számlájára Írtak, mindig a magáénak vallotta? Nem tudjuk, s ez egyike a legsúlyosabb nehézségeknek, melyekkel a keresztyénség eredeténél találkozunk. Ezúttal nem csupán a legendák bizonytalanságát és túlzását kell vádolnunk.<sup>2</sup> Ennek az ephesusi egyháznak az ölében valószínűleg a képmutatás és a jámbor csalás szervezkedett párttá, ami e zavaroknak tisztázására hivatott kritikának feladatát különösen kényessé és bajossá tette.

Philó azon időtájt, midőn Jézus élt, a judaismusnak oly bölcsészeiét fejtette ki, melyet bár az Israel nagy gondolkozóinak már megelőző szemléletei által volt előkészítve, az ő tolla öntött megállapodott formába. E bölcsészeinek alapja némi elvont metaphysica, mely az egységes istenségbe külöinböző lényeket plántál és az isteni Igéből (görögül logos, syr-chaldeai nyelven mémera) az örökkévaló Atyától bizonyos tekintetben elkülönzött elvet formál. Aegyptom, Phönicia, ismerték már efféle megkettődzését egy azon Isten-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apollonius Euseb. H. E. V., XVIII. 14.

A János aggkoráról szóló történetkék nem igen eredetiek; legnagyobb részük az állítólagos János-féle levelek mintájára fogalmazvák. Alex. Kelemen Euseb. H. E. III. 23; Apollonius Euseb. H. E. V. 18; Cass. Ján. Coll. XXIV. 21; sz. Epipban. XXX. 24; Sozomen VII. 26; sz. Jerom. De viris ill. 9; in Gál. VII. 10; Sevill. Izidor (?) De ortu el obitu patrum. c. 43; sz. János Actái (Leucius), kiad: Tischendorf (Acta Apóét. Apocr.) 10—11. § (v. Migne Diet, dee Apocr. II. 557), Márk. XVI. 18. után, V. Antlkrleetue p. 347 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. *Jdzue élete* p. 257 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> De Rougé Revue arch. 1860. jun. p. 357; Mariette Mém. eur la mért d'Apie. (Páris, 1856).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Istenségek e névvel: «Bál», «Bál arcza» stb. L. *Journal atiat.* 1876. aug—szept és decz.

nek. A mindenfelől elzárt könyvek állíthatták fel a felsőbb lények theologiáját a keresztvénséghez hasonló bölcsészetben. 1 Jézus, úgylátszik e szemléleteken kívül állott, melyek, ha ugyan ismerte őket, kevés varázst gyakorolhattak az ő költői képzeletére és az ő szerető szivére. De már iskoláját mintegy megszólva tartották: Apollos, úgy lehet, szívesen elmerült beléjök; Pál apostol életének utolsó szakában sokat foglalkozhatott azokkal.<sup>2</sup> Az Apocalypsis az ő diadalt arató Messiását e titokzatos néven nevezi: Logos toú Theoú.'- Az orthodox judaismus szelleméhez hű maradt zsidó-keresztyénség csupán fölötte korlátolt mértékben engedte behatolni kebelébe az efféle eszméket De midőn a Syrián kívül eső egyházak mindinkább kibontakoztak a judaismnsból, az új szellem ellenálhatlan erővel hatolt közéjök s haladt tökélesedése felé. Jézus, akiben híveinek többsége eleinte nem látott egyebet prófétánál, Istennek fiánál, akit a legrajongóbbak tartottak Messiásnak vagy amaz ember fiának, akitál Dániel a jövendőbeli megjelenések ragyogó központjává emelt, immár a Logos, az Ész, Istennek Igéje. Ephesus volt ugylátszik ama hely, ahol Jézusnak ily irányú szerepeltetése legmélyebb gyökeret vert és a honnan az a keresztvén világban elterjedt.

Nem is János az egyedüli apostol, akihez ennek az új tannak ünnepélyes kihirdetését fűzi a hagyomány. János körül a hagyomány szerint e tan viharokat keltett, szorongásba hozta a lelkiismeretet, schismákat és anathémákat vont maga után. Ezen időtájt, melyhez elérkeztünk, (98 év) kezdett szerepelni Ephesusban,¹ Alexandriából jőve, mint egy másik Apollos, egy ember, aki a távollevő nemzedéknek, úgy tűnt fel, mintha közeli viszonyban állott volna Ápoltassál. Cerinthust⁵ értem, akit mások Mérinthusnak hívtak, anélkül, hogy tudnók: milyen szójáték rejlik ez assonantia alatt6 Miként Apollos, Cerinthus is zsidó eredetű, aki mielőtt ismerni

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Menard Henne» Trinnegisto» (Paris, 1866).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. Antikriszt. p. 74 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Antikrisztus p. 443.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Feltehető, hogy az Ap. Csel. XX. 29—30. Cerintosra vonatkozik. L. *Pd! apostol* p. XXXII.

<sup>5</sup> Irén. Adv. finer. I.. XXVI. 1; III. XI. 1, 7; Philosophum VII. 7, 9, 33, 34, 35; X. 21, 22; Cains Eusebnél H. E. III. XXVIII. 2, 3; Alex. Dénes Eus. H. E. III. XXVIII. 4, 5. és VII. XXV. 8-5; Tertull. Praescr. c. 48; sz. Epiphan. haer. XXVIII.; XXX. 3, 26; LI. 3, 4, 6; a Tertulliánnak tulajdonított Értekezés az összes tévtanok ellen (kiad. Oehler); c. 3; Theodoret Haeret. Jab. II. 3; Philaster e. 36, 60; sz. Jeroni. De virít ill. 9; Adv. luciferidnos c. 9. p. 304—305; Mart. IV. 2 r.; Epist. 89 (74) col. 623 t. IV. 2 r.; sz. Ágoston (ut fertur) De haeresibus 8 (Opp. t. VIII.) Naz. sz. György Orat. XV. 8. p. 460 (Páris 1778).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Epaph. haer. LI· 6, külömbséget tesz Cerinthos és Merinthos között.

tanulta volna a keresztvénséget, a zsidó alexandriai bölcsészeinek volt odaadó híve. — Jézusnak hitét teliesen elütőleg fogta fel a jámbor Israeliták rendszerétől, akik Istennek királyságát a názáreti idyllel megvalósítva látták, valamint a jámbor pogányok rendszerétől is, akiket bizonyos titkos ösztön a judaismusnak ez enyhébb formája felé hajtott. Szelleme különben nem nagy megállapodást mutat, s az egyik szélsőségtől a másikig szívesen csapóiig. Majd az ebioniták felfogásához hajlik,1 majd a millenarismushoz,2 majd a tiszta gnosticismus légkörében csapóiig, majd Philóval fog kezet A világnak terem tője és a zsidó törvénynek alkotója, Israelnek Istene nem az örökkévaló Isten, hanem egy angyal, olyan demiurgos, aki a mindenható fő Istennek alárendeltje. E fő Istennek szelleme, melyet hosszú ideig nem ismert a világ, a Jézusban nyilatkozott meg. Cerinthus evangyélioma a héberek evangyélioma,3 de kétségkívül görög szöveggel. Ez evangvéliom egyik jellemző vonása a Jézusnak inegkereszteltetéséről szóló elbeszélés, mely szerint e pillanatban egy isteni szellem, prófétai szellem szállott alá Jézusba s oly méltóságra emelte őt, melylyel megelőzőleg nem birt Cerinthus szintén úgy gondolkozott, hogy Jézus egészen megkeresztelkedéseig egyszerű ember volt csupán, az igaz, hogy a legigazabb, a legbölcsebb ember, a keresztség révén a mindenható Istennek lelke költözött belé. Az ilvenformán Krisztussá vált Jézus azon küldetést nyerte, hogy kinyilatkoztassa a legfelsőbb Istent az ő prédikácziója és csodái által, de e nézőpont mellett, nem volt már igaz, hogy Krisztus szenvedett volna a kereszten. Krisztus, aki természettől fogva szenvedéstől mentes, a kínszenvedés előtt elvált az ember Jézustól; az utóbbit feszítették keresztre, <az halt meg, támadt fel egyedül. Egyébként Cerinthus a feltámadást is tagadta s azt állította, hogy Jézus a többiekkel fog feltámadni majd az ítéletnapon.

E tan, melynek csirájával már több ebionim családnál találkoztunk<sup>4</sup> a Jordánon túl Ázsiában<sup>5</sup> s a melyet ötven esztendő után Marción és a gnosticusok hatalmasabb erélylyel fognak újból a felszínre vetni, irtózatos botránynak tűnt fel a keresztyén lelkiismeret előtt Azzal, hogy Krisztust, e fantasticus lényt, elválasztották Jézus-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Philast. eh. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Alex. Caius és Dénes (1. c. v. Ál Aug. haer. 8) vannak egyedül e nézeten. E két sajátságos hely arra látszik mutatni, hogy az Apocalypsist némelyek Cerinthusnak tulajdonították, aki Jánossal takaródzott volna. V. Epiph. haer. LI. 3—4: Theodoret *Haeret. fab.* II. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. δ. Epiph. XXVIII. 5; XXX. 3, 14, 2G; LI. 6; Philast. c. 36; Ireneus III., XI. 7. csalódni látszik, midőn Cerinthus tévedéseit Márk evangyélioma hamis magyarázatára vezeti vissza.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Epiph. haer. XXX. 18.

tól. kettémetszették Jézust, minden személyiségtől fosztották meg életének legszebb részét, minthogy Krisztus e felfogás mellett, mint valami tőle idegen és személytelen dolog lakozott benne. Érthető tehát, hogy különösen Jézusnak barátjai, azok, akik látták és beczézték őt, mint gyermeket, mint fiatal embert, mint vértanút, mint holtat, botránykoztak meg azon. Az ő emlékezetökben Jézus életének minden perczében époly szeretetreméltó, époly isteni volt, egészben akarták őt bírni, egészben álmodni felőle. János, ugylátszik, haraggal utasította vissza Cerinthusnak tanait. Gyermekkori emlékhez ragaszkodó hűsége mentheti csupán ama neki tulajdonított fanatismusra valló nehány vonást, melyek azonban jellemétől nem állhatták távol. 1 Egy napon, midőn egy fürdőbe lépett Ephesusban és ott Cerinthust vette észre: «Fussunk innen, mondotta, az épület azonnal összeomlik, mert az igazságnak ellensége, Cerinthus van benne.<sup>2</sup> E lángoló gyűlölet a sectariusok gyűlölete. Aki nagyon szeret, nagyon gyűlöl az.

A Jézus két szerepének összeegyeztetésében mutatkozó nehézség, a gondolatnak visszás volta, hogy a bölcs ember és a Krisztus egy lényben lakozzék együtt, hason képzelődéseket vetett a felszínre azokhoz, melvek hallatára János haragra lobbant E kornak, hogy úgy mondjam, eretnek tana a d o c e t i s m u s. Sokan nem tudtak megbarátkozni a gondolattal, hogy Krisztust fel feszi tették, eltemették volna.<sup>3</sup> Egyesek, mint Cerinthus, bizonyos félbenhagyást, szünetelést vettek fel Jézusnak isteni szerepében, mások azt tartották, hogy Jézusnak teste fantasticus volt, hogy egész matériális élete, főleg kínszenvedése csupán látszat. 1 E képzelődések forrását ama felkapott nézet képezte, hogy az anyag annyi, mint bukás, a szellemnek lealacsonyitása, hogy az anyagi nyilvánulás lealázása az eszmének. Az evangyéliumi történet e réven valami ködszerü dologgá párolgott el. Sajátságos hogy az islamisinus, mely nem egyébb, mint a zsidó-keresztyénségnek bizonyos arab folytatása,<sup>5</sup> szintén elfogadta ezt az eszmét Jézus felől.<sup>6</sup> A musulmánok különösen Jeru-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Antihr. p. 347 s köv. .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Iren. HI., III. 4. (Polycárp anecdotája) Euseb. H. E. III., XXVIII. 6; IV., XIV. 6. Epiph. haer. XXX. 24, Cerinthus helyén Ebion-t ir per lapsus. Az anecdotát talán II. Ján. 10, 11. eredetinek tartott sorai után eszeltek ki.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Qui Jesuin separant a Christo, et impassibilem perseverasse Christum passum verő Jesuni dicunt Iren. III., XI. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> E tévedés lerontására irányuló szándék érzik ki a Ján. I. 1. 3; IV. 2, 3; II. Ján. 7; I'olycarp. *Epist. ad PhH.* c. 7; ál Ignáczius *Eph.* 7—S; *Troli.* 9, 10; *Smyrn.* 1—8; *Maga.* 8, 9, 10, 11; sz. Jeroni. *Adr luciferianos* 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S nem az arianistuusnak, mint olykor hangoztatják.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Korán V. 15b; 1. Zamakhschari (I. p. 198—199. Bulaki kiad.) és Beidhavi (I. p. 240. kiad. Fleischer) comment, e részre vonatkozólag; v. Maracci

salemben mindig feltétlenül tagadták azt, hogy Isa halt meg a Golgothán, azt állították, hogy helyette mást, aki hasonlított hozzá, feszítettek keresztre. A scheikhek előtt a menybemenetel állítólagos helye az olajfák hegye, az igazi szent helye Jernsalemnek Isára vonatkozólag; e helyen tűnt fel utolsó Ízben a szenvedéstől mentes s a szent lehelettől s nem hnsból született Messiás egyesülten a külső alakkal, melyet választott.

Bármiként legyen is, Cerinthus a keresztyén hagyományban olyan Simon Mágus alakká, majdnem mesés személyiséggé, az ebiouita és a zsidó-keresztyén keresztyénséggel vérrokon docéta keresztyénség typicus képviselőjévé nőtte ki magát. Miként Simon Magus esküdt ellensége volt Péternek, Cerinthus halálos ellenfelévé lett Pálnak. Egyazon polczra helyezték őt E b i o n n a 1, nemsokára külömbséget sem tettek közöttük<sup>2</sup> és valamint a héberül beszélő zsidó-keresztyénségnek elvont személyesitője az E b i o n volt, úgy Cerinthus is genericus szóvá változott, mely alatt a görögül beszélő zsidó-keresztyénséget értették. Efféle szólamok keringtek száiról-száira: « Kicsoda merte szemére vetni Péternek, hogy a pogányokat fölvette az egyházba? Kicsoda káromolta Pált mindenfelé? Kicsoda szította fel a zendülést a körülnemmetélt Titus ellen? Ebion, Cerinthus.»<sup>3</sup> szólamok, melyek szószerinti értelmezés mellett az igazsággal homlokegyenest azon föltételezést szülték, hogy Cerinthus az egyház legelső éveiben már szerepelt Jerusalemben. Minthogy Cerinthus nem hagyott hátra iratokat, az egyházi hagyomány egyik pontatlanságot a másikra halmozott reá vonatkozólag. Az ellenmondások e szövevényében<sup>4</sup> nincs egyetlen egy igaz szó sem. Cerinthus a legelső szakadár; szerzője egy oly tannak, mely arra volt szánva, hogy holt ág maradjon a keresztyén doctrina hatalmas fáján. Midőn a keresztyén egyház szembeszállt

Modjir eddin Jéius tört. p. 149. Kairó e. p. 152; Tabari I. p. 563, Zotenberg, Weil. Bibi. Legtnden dér Muselm. p. 296; Damasc. János De haeres. 101. sz. III. Lequien; Enthymius Zigabenus stb. Sylburg. Saracenica sive Moamethica (Heidelberg 1595.J p. 5, 61. Has. össze a mendaiták Áddm könyvét I. r. 1 f. a végén.

- <sup>1</sup> L. IV. Kötetünket a gnosticiusmusra vonatkozólag.
- <sup>2</sup> A Heresiologusok Cerinthus sectáját mindig Ebion sectája után sorozták s ez is bizonyára közreműködött arra, hogy Ebiont létező személyiségnek tartsák.
  - <sup>3</sup> Epiph. XXVIII. 2, 5, 8.
- <sup>4</sup> A keresztyén hagyomány Gerinthusnak két egymástól elütő arczképét hagyta reánk; 1. a millenarius Cerinthusét, tanítványáét vagy szerzőjét az Apocalypsisnek, Caius és Alex. Dénes után; 2. A gnosticus és zsidóellenes Cerinthusét, Ireneus és a *Philosophumena* után, mely majdnem teljesen Ireneusból folyik.

vele és megtagadta őt, a legelső hatalmas lépést tette meg ezzel az orthodoxia szervezése felé.

A keresztyén theologia tényleg e küzdelmek és e viszályok során fejlődött ki. A szemlélődéseknek alapját Jézusnak személye és az emberre s a benne feltételezett Istenségre vonatkozó sajátságos okoskodások képezték. A gnosticismtist teljesen hasonló eszmemenet veti majd felszínre, s ugyanígy okoskodik majd ez is, midőn lerontja Krisztusnak egységét. Az orthodox egyház azonban mindenkor síkra fog szállni efféle tanok ellen; a keresztyénségnek létezése, mely Jézus személyes működésének valóságán nyugodott, forgott koczkán.

János e tévedések között, melyek a galileai hagyománytól elütő szellemnek voltak a gyümölcsei, az őt környező tanítványokban talált bizonyára vigasztalást. A legelső helyen² egy fiatal ázsiait találunk, Polycarpot, aki János végső napjaiban harmincz éves lehetett s Krisztus hitére még gyermekkorában térhetett át. Az Apostol iránt érzett rendkívüli tisztelete mellett a fiatal ember kiváncsi tekintetével, melyben minden nő, minden átalakul, csüngött Jánoson. Az öreg embernek eleven képe szilárd alakká tömörült lelkében s egész életén keresztül úgy beszélt róla, mint az isteni világból vett látományról. Élete legnagyobb részét Smyrnában töltötte el és nem lehetetlen, hogy e régi⁵ egyház élére maga János apostol helyezte, mint azt Iréneus állítja. 6

- <sup>1</sup> A szomorú benyomást, melyet a 100 év körül felburjánozott secták és szakadások kelthettek fel, feltalálhatjuk talán a Jézusnak tulajdonított beszédekben Ján. XVII. stb. V. 1 Ján. 1, 17.
- <sup>2</sup> Ignáczot és Papiast csupán önkényesen sorozták a János iskolájához. Iren. V. XXXIII. 4. (F.us. H. E. III. XXXIX. 1, 2). Euseb. és sz. Jerom. *Chron.* p. 162—163; Schoene *Mart. Ign.* 3; Cureton *Corp. ign.* p. 221, 252.
- 3 Mart. Poiyc. 9; h. ö. Antikr. p. 566—567. A 86. szám Polycarp élettartamára alkalmazható s nem azon időre, mely áttérésétől eltelt. A Polyc. levelének 11. §. noj-ja a smyrnai egyházra vonatkozik, a Philippibelivel ellentétben. Polycarp 155 február 23-án szenvedett vértanuságot. I.. Mem. de ΓΑrad, des inser. új sor r. XXVI. 1. r. p. 232 s köv.; Zeitschrift für die histor. Theologie 1875. p. 377 -305.
- <sup>4</sup> Irén. *Adv. haer.* III., III. 4. főleg a Elorinushoz irt levél, melynek hiába támadták meg eredeti voltát és a Victorhoz irt levél. Ireneus az ő kevésbbé alapos és ítéletre képtelen szellemével általában gyönge tekintély ugyan, de e helyütt személyes tényekről van szó, oly emberekkel beszél, akik a tényeket ép oly jól ismerik, mint ő. Hazugságot tehát nem lehet feltételezni nála. Elismerjük mindamellett, meglepő voltát annak, hogy a levél s Polycarp *Vértanusdga* nem emlékszik meg Jánosról.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Apoc. II. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Irén. Adv. haer. III., III. 4; Tertull. Praescr. c. 32; Euseb. Chron. p. 162—163, Schoene, Chron. pasc. p. 257.

Polycárn érdeme, hogy János emlékezete élénk hagyományként maradt fenn Ázsiában és ennek révén Lyonban és Galliában. 1 Polycárp mindazt, amit elmondott az Úrról, az ő tanáról, az ő csodáiról, úgy adta elő, mintha Jézus életének szemtanúitól kapta volna értesüléseit. Rendszerint így fejezte ki magát: Ezt az apostoloktól hallottam ...» «Én, akit az apostolok tanítottak s aki többekkel éltem együtt azok közül, akik látták Krisztust ...» stb.<sup>2</sup> E beszédmodor arra engedne következtetni, hogy Polycárp Jánoson kívül más apostolt is ismert, például szent Fülöpöt.<sup>3</sup> Valószínű azonban, hogy ebben némi túlzás van. E kifejezés: «Az apostolok» bizonyára Jánost akar mondani, akinek környezetében külömben több ismeretlen galileai tanítvány tartózkodhatott. De épp úgy érthetjük alatta, ha úgy tetszik, Presbyteros Johann est és Aristiont, akik bizonyos források szerint közvetlen tanítványai lehettek az Úrnak.<sup>4</sup> Ami Caiust, Diotrephest, Demetriust s az istenfélő Cyriát, akiket a Presbyteros levele az ephesusi kör tagjai gyanánt tüntet fel — illeti,<sup>5</sup> ha e nevekre felette sokat adnánk, könnyen annak tennők ki magunkat, hogy oly egyénekről vitázunk, akiket, mint a Talmud magát kifejezi sohasem teremtettek; — létezésük tisztán mesterséges kéz műve, vagy mint a Cyriáé, félreértésen alapszik.

Mi sem annyira kétséges továbbá, mint az, ami az apostolnak névrokonára, e Presbyteros Johannes-ra vonatkozik, aki utolsó éveiben tűnik fel János mellett és aki bizonyos hagyományok szerint az ephesusi egyház vezetését vette volna át az apostol halála után.<sup>6</sup> Létezése mindamellett valószínűnek látszik. A presbyteros valószínűleg az apostolos-tól megkülömböztető czim volt.<sup>7</sup> Az apostol halála után igen sokáig hívhatták még mindig Présbyterosnak, elhagyva a nevét.<sup>8</sup> Aristion, akit igen régi források a Presbyteros mellett említenek fel, mint elsőrangú traditionis-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. e mű VI. kötetét.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Irén. III., III. 4. és a Florinus levelet.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Irén. Adv. haer. III., III. 4. és Euseb. H. E. V'. XXIV. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. Antikrisztus p. 344, 345.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> II. Ján. 1, 5; III. Ján. 1, 9, 12. E sajátszerű levelekre vonatkozólag lásd VI. kötetünket.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. *Antikriszt*, p. XXIII—XXVI. 345, 5ö7—5ö8. L. az ellenvetéseket *Jézus élete* p. LXXII —LXXIII. Félő, hogy a III. század egyházi atyáinak törekvése téveszt meg ebben, mely arra irányult, hogy két Jánosunk legyen, az egyik az Apocalypsis, a másik az Evangyéliom számára, jól látva, hogy e két művet nem Írhatta egy azon kéz.

A presbyteros szó kétértelméről 1. Papias, F.us. H. E. III. XXXIX.
 3—4. és Euseb. megjegyzéseit *ibid*.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Papias, Euseb. História Eccles. III., XXIX. 15; II. János és János III. levele init.

tát¹ s akit úgylátszik, a stnyrnai egyház visszakövetelt magának,-' szintén talányos alak. Annyi állítható egész bizonyossággal, hogyvolt Ephesnsban egy csoport, melynek tagjai az I. század vége felé Jézns élete utolsó szemtanúinak adták ki magokat. Papias ismerte őket, vagy legalább is igen közel esett hozzájok; ő gyűjtötte össze hagyományaikat.³

Később egy teljesen sajátos jellegű evangyéliom fog majd kikerülni e kicsiny körből, mely ugylátszik teljes bizalmát bírta az agg apostolnak s amely feljogosítva érezte magát talán arra is, hogy az' ő nevében beszéljen. Nehányan e tanítványok közül, akik az apostoli körnek ez utolsó alakját körülvették és mintegy lefoglalták, nem igyekeztek-e már abban az időben, melyhez elérkeztünk és János halála előtt kizsákmányolni a drága kincset, mely az apostolnak rendelkezésére állott? Föltehető, magunk is e nézet felé hajoltunk azelőtt. Most valószínűbbnek tartjuk, hogy a János nevét viselő evangyéliomnak egyetlen részét sem irta sem ő, sem egyik vágymásik tanítványa az 6 életében. Valljuk azonban, hogy János a maga módia szerint szokta elbeszélni Jézusnak életét, mód szerint, mely Batania eredeti elbeszéléseitől nagy-on elüt; bizonyos tekintetben azok fölött áll és a melyben különösen Jézusnak Jerusalemben lefolyt élete nyert bővebb kifejtést<sup>5</sup> Azt hisszük, hogy János apostol, akinek jelleme fölötte egyéni volt s aki már Jézus életében testvérével együtt Isten országában a legelső helyre vágyott, túl uaivul magának adományozta e helvet elbeszéléseiben. Ha Márk vagy Lukács evangyéliomát olvasta, ami valószínű, úgy találhatta, hogy azok nem eleget beszélnek róla, hogy a tekintély, melylyel azok felruházták, nincs arányban azzal, melyet élvezett Hangsúlyozta, mint tudjuk, hogy Jézus őt szerette legjobban tanítványai között; elhitetni akarta, hogy az evangyélmi drámában főszerepet játszott Az öreg embert jellemző hiúsággal saját személyét tolta előtérbe mindenütt s hoszszas történeteiben gyakran tűzte ki czéhil magának annak kimutatását, hogy Jézusnak kedvencz tanítványa ő volt, hogy ünnepélyes pillanatokban egyedül ő nyugodott a szivén, hogy Jézus ő reá bízta anyját, hogy számtalan esetben, a hol a főszerep Péternek jutott, e szerep tulajdonkép az övé volt, Jánosé. Magas kora mindenféle megjegyzésekre nyújtott alkalmat, hosszú élete a Mennynek anyajegye. Minthogy környezetét külömben is nem valami tiszta hit hatotta át és egy kevés szédelgés is elegyedhetett közé, fogalmat alkothatunk

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Papias, Hus. III. XXXIX. 4, 5, 7, 14. L. Az Antikrisztus 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Const it. apóst. VII. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eus. H. E. III. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. Jézus élete p. LXXVI. és köv.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L- Jézus élete 13 kiad, (s köv.) függelék.

magunknak arról, mily idegenszerű cserjék burjánozhattak fel a jámbor cselszövények e fészkében egy öreg ember körül, akinek feje talán meggyöngült s aki fölött azok rendelkeztek, akik gondozták.

János az utolsó pillanatig szigorú zsidó maradt, a törvénynek pontos követője. 1 Sok szó fér ahhoz, hogy a Jézus és a Logos azonosságát vitató transcendentális tanokat valaha megértette, de miként az oly iskolákban, ahol a mester magas kort ért el, történik: az iskola nélküle és kívüle halad tova, azt hirdetve, hogy mindenben ő reá támaszkodik. Láttuk: mennyi homály borítja az Apocalypsis eredetét, egyaránt súlyos ellenvetések hozhatók fel úgy a sajátszerű könyv eredetisége, mint azon hypothesis ellen, mely azt apocryphnek jelenti ki. Mit mondjunk a másik szeszélyről, melyet az egyházi hagyománynak egész kara, az alexandriai iskola hirdetett oly irányban, hogy az Apocalypsisnek nemcsak nem János a szerzője, hanem azt János ellenfele, Cerinthus irta?<sup>2</sup> Ugyanilyen homálylval fogunk találkozni majd a János-féle iratok második sorozatánál, mely nemsokára meg fog jelenni, és az egészből csupán egy világos, az tudniillik, hogy János nem lehet egyszerre szerzője a két sorozatnak, melyet neki tulajdonítanak, a két sorozat közül talán egyet sem irt ő, de annyi bizonyos, hogy a két sorozat nem tőle származik.

Nagy izgatottságot keltett az a nap, melyen behunyta szemét az apostol,³ kiben évek óta összpontosult az egész keresztyén hagyomány és akinek révén még Jézusig s az új ige eredetéig nyúlhattak fel. Az egyháznak összes oszlopai\* eltűntek. Az, akinek a közvélemény megígérte, hogy nem hal meg, míg ő vissza nem tér, követte őket a sírba. Embertelen ámítás volt az tehát, és hogy Jézusnak profécziáját igazolhassák, leleményességhez kellett folyamodniok. Nem igaz, mondották Jánosnak barátai, hogy Jézus azt jelentette ki, miként kedvencz apostola életben marad az ő megjelenéséig. Csupán annyit mondott Péternek: «Ha akarnám is, hogy megma-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ireneus Adv. haer. III., XII. 15; Victor levél, Euseb. História Eccles. V. 24. A II. században János apostolra hivatkoznak a zsidó szokásokhoz ragaszkodó ázsiaiak, főleg a husvét kérdésében. Polycrates Euseb. História Eccles. V. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. fent.

Jánosnak állítólagos meggyilkoltatásáról a zsidók által 1. Antikrisitus p. 562—563. A zsidók által ez időszakban foganatosított tildözések dissidens honfitársaik ellen, Ázsiában el nem fogadhatók. Justin állítása (ApoH. 31) csakis Syriát illetőleg lehet igaz Bar-Cosiba korában. Ha Euseb s az elődök olvasták volna Papiasban azt, amit Hamartolus mondott, elfogadták vagy legalább idézték volna azt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Gal. II. 9.

radjon, amíg eljövök, mit törődő! vele? Határozatlan formula, mely mindenféle magyarázatoknak tág teret biztosított és hinni engedte, hogy János, mint Enoch, Éli, Esdrás, a Krisztusnak eljövetelére tartatott fenn.<sup>2</sup> Ünnepélyes pillanat volt ez mindenesetre. Senkisem mondhatta többé: «Én láttam őt». Jézus és a jerusalemi egyház legelső esztendei a távoli homályban vesznek el. A súly innentől kezdve azokra ment át, akik ismerték az apostolokat, Márcusra és Lukácsra, Péter és Pál tanítványaira, Fülöpnek leányaira, csodás adományainak örököseire. Polycárp egész életén keresztül hordogatta fel azokat az összeköttetéseket, melyek őt Jánoshoz fűzték. Aristion ugvanez emlékekből éltek.<sup>3</sup> és Presbyteros Johannes Pétert, Andrást, Tamást, Fülöpöt», íme ez lett a legfőbb czim azoknak szemében, akik a Krisztus eljövetele felől az igazat akarták ismerni.<sup>4</sup> A könyvek, mint már számtalanszor mondottuk, nem sokat számítottak; a szóbeli hagyomány volt minden. A doctrina és az apostoli hatalmak átruházását úgy fogták fel, mint a mely bizonvos delegatióhoz, ordinatióhoz, conservatióhoz fűződik, mely cselekményeknek legfőbb forrása az apostoli testület. Nemsokára minden egyház oly leszármazással állt elő, melyben a tagok sorozata szakadatlan lánczolatban nyúlt fel egész az apostoli korszakig. Az egyházi előlülést úgy fogták fel, mint bizonyos beoltását a lelki hatalmaknak, mely megszakítást nem szenvedett. A papi hierarchia eszméje rohamos léptekkel haladt előre; a püspökség épületéhez mindennap ragasztott egy téglát .5

Jánosnak sírját kilenczven év múlva is mutogatták még Ephesusban; valószínű, hogy e tiszteletre méltó emlék fölött épült ki a híressé vált basilica, mely a mai Aia Soluk citadella helyén állhatott. Az apostol sírja mellett, a III. században egy másik sir volt látható, melyet szintén egy János nevű személyiség sírjának mondottak, ami zavarokra ad majd okot. Alább majd beszélünk róluk.

Ján. XXI. 21—23. A hagyomány egy része úgy vélte, hogy élve szállt le a sírba, ahol a feltámadásig aluszik. Sz. Ambr. In Piáim. CXVIII. senn. XX. 12. (Opp. I. col. 1225); sz. Jerom. Adv. Jovin. 1. c. 2b. p. 1b8; IV. 2. r.; kiad: Martianay; sz. Ágoston Tract, in Joh. Evang. 124; Sevill. Izidor De ortu et obitu patrum c. 43. Migne t. III. p. 1288 — 1289. (L.. Rév. crit. 1872. april 6. p. 211, 212.) Toursi Gerg. I. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. sz. Hippolyt. *De consum mundi* 21 §. Muspilli, a szász társ. *Berichte* t XVIII. (1866). p. 216—217.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Papias Eus. II. E. III., XXXIX. 4. .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Papias *ibid*.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Polycrat. Eus. H. E. III. XXXI. 3. és V. XXIV. 3; Alex. Dénes Eus. H. E. VII., XXV. 16; Eus. H. III. XXXIX. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. *Pdl apostol* p. 343. 1. jegyz.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> L. Antikrisztus p XXIII—XXIV. jegyzet.

#### TIZENKILENCZEDIK FEJEZET.

## Lukács, a keresztyénségnek első történetírója.

Jánossal utolsó tagia tűnt el ama sajátszerű nemzedéknek, mely abban a képzelődésben élt, hogy Istent látta járni a földön és remélte, hogy nem fog meghalni. Ugyanezen időtájt (100 év) jelent meg az az elragadó könyv, mely a legenda ködén keresztül ismerteti meg velünk ábrázatját ez aranykorszaknak. Lukács, vagy a harmadik evangyeliom szerzője oldotta meg e feladatot, mely az ő finom lelkére, az ő tiszta és szelíd talentumára oly varázst gyakorolt. A harmadik evangyéliom és az apostolok cselekedetei élén olvasható élőbeszéd első pillanatra arra látszik utalni, hogy Lukács két könyvre tervezte művét, az egyik tartalmazta volna a Jézus életét, a másik pedig az apostolok történetét, amint azt ő ismerte. Fontos érvek azonban azt a hitet keltik, hogy a két műnek kiadását bizonyos időköz választja el egymástól.<sup>2</sup> Az evangyélmi előszó nem utal szükségszerűleg arra, hogy a Cselekedetek megírása is tervbe vétetett. Lehetséges, hogy Lukács e második könyvet csak nehány év múlya csatolta müvéhez<sup>3</sup> és pedig azoknak kérelmére. akik előtt az első könyv oly nagy sikert aratott.<sup>4</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Csel. I. 1. Proton logon.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Az *apostolok* XX. s köv. A Timotheushoz irt levél szerzője úgy szól Lukácsról, mint *graphf-ról* (1 Tim. V. 18), és a szerző mindamellett nem ismerte a *Cselekedeteket*.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Az erőfeszítések, melyek annak kimutatását czélozzák, hogy a harmadik Evangyéliomot és a *Cselekedeteket* nem egy azon iró irta, teljesen eredménytelenek. Lásd a két iratnak közös idiotismusait Zellernél, *Die Apást, geschichte* p. 414. s köv. A könyv egyöntetű (Zeller, p. 387 s köv.) s e körülményből kifolyóan tulajdonítjuk mi azt annak, aki a XVI. 10-től kezdve így ir: *hémeis.* Mert azon állítás, hogy e *hgineis* a szerző által elbeszélése közé fűzött okmányból jönne, teljesen valószínűtlen. Efféle hanyagsággal csupán irodalmilag értéktelen s alighogy kiadott könyvekben találkozunk: már pedig a *Cselekedetek* sok művészettel megírt munka. A *hínieis* részek kedvencz szólamai azonosak a Cselekedetek többi részének s a harmadik Evangyéliomnak szólamaival. L. Klostermann, *Vindiciae Lucanae* p. 48 s k. (Gött, 1866.)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> As apostolok p. XXII. s köv.

Megerősíti e feltevést azon felfogás, melyet a szerző, a C s elekedek¹ legelején, Jézus rnmybemenetelére vonatkozólag elfoglal. A többi evangyéliomokban a Jézus megjelenéseinek időszaka lassanként szétfoszlott, végleges megszűnés nélkül. A képzelődés ebben egy végső .színpadi fogásra számított, hogy kibontakozzék egy oly helyzetből, melyet a végtelenségig folytatni nem lehet E mythos, a Jézus legendájának teljesen megfelelően, lassan és nehézkesen fejlődött. Az Apocalypsis szerzője 69-ben bizonyára hitt a menybemenetelben. Jézus szerinte a menybe szállt és az Istennek trónján foglalt helyet.²

Ugyan e könyvben a Jézus alakja után mintázott két próféta, akiket épugy, mint őt, megölnek, három és fél nap múlva feltámad halottaiból; feltámadásuk után egy felhőn ellenségeik szeme láttára szállnak fel a menybe.³ Lukács az evangyéliomban függőben hagyja a dolgot; de a Cselekedetek elején már keresett jelenetezéssel beszéli el az eseményt, mely nélkül Jézus élete betetőzetlenül maradt volna. Sőt azt is tudja, meddig tartott Jézusnak síron kívüli élete. Negyven napig, s ebben Esdrás Apocalypsisével egyezik.⁴ A kérdéses iratot olvasók közül Rómában a legelsők egyike Lukács lehetett, s ez élénk benyomást gyakorolhatott reá.

A Cselekedeteket ugyanazon szellem lengi át, mint a harmadik evangyéliumot:<sup>5</sup> gyöngédség, türelem, békülékenység, rokonszeny az alázatosak, ellenszeny a felfuvalkodottak iránt. A szerző ugyanaz, aki e sorokat írta: «Békesség az embereknek és jóakarat!» Kifejtettük már másutt ama sajátságos ferdítéseket, melyeket e kiváló szándék követtet el vele a történeti pontosság rovására és hogy könyve legelső okirata a római egyház szellemének, mely nem sokat törődik a dolgok igazságával és mindenben a hivatalos irányzatokat tartja szem előtt. Lukács a megállapitója annak az örök fictiónak, melyet egyháztörténetnek hívnak az ő ízetlenségével, minden éles követ eltompítani igyekvő szokásaival." Egy mindig bölcs, mindig mérsékelt egyháznak a priori dogmája képezi elbeszélésének alapját. A lényeget abban keresi, hogy kimutassa, miként Pálnak tanítványai nem egy betolakodónak a tanítványai, hanem tanítványai egy oly apostolnak, mint a többi volt, aki teljes közösségben élt a többivel. A többivel nem sokat törődik. Mintegy idylben játszódott le

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. *Apóit*, p. XX., XXI. 54—55. A Barnabás levél Írója még azt hiszi, hogy a feltámadás és a menybemenetel egy napon történt. (Barn. c. 15.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A XII. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A XI. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> IV. Esdr. XIV. 23 s köv. (Vulg.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. *Apostolok* bev. s itt fent.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. Az *Apostol*, p. XXIII. s k; XXIV. s k.

minden. Péter alapjában egy nézetet vallott Pállal, Pál Péterrel. Az apostoli kört egy gondolat lengte át. A legelső pogányt Péter keresztelte meg; Pál viszont alávetette magát a törvényes intézkedéseknek és ennek nyilvános tanújelét adta Jerusalemben. Bármely határozott nézetnek nyílt bevallása riasztólag hat az elővigyázó elbeszélőre. A zsidókat hamis tanú szerzéssel vádolia, mert Jézusnak egy eredeti mondását idézik s a keresztyénség megállapítójának azon czélzatot tulajdonítják, hogy megakarja változtatni a mosaismust<sup>1</sup> A keresztyénség egyszerűen judaismus, avagy valami más, a mint épen a körülmények kívánták. Ha a zsidó leborul Jézus előtt, kiváltsága feltétlen elismerést nyer. Lukács a legkenetteljesebb szavakkal árasztja el az atyákat, a család véneit, ha arról van szó, hogy kibékítse őket az ifjabb nemzedékkel.<sup>2</sup> Ez azomban nem akadályozza meg őt abban, hogy rokonszenvének egész özönét ne árassza a pogányokra, akik megtértek s ne állítsa őket szembe a csökönyös zsidókkal,<sup>3</sup> akik körül nem metéltek az ő sziveikben? Látszik, hogy szive mélyén az elsőkért érez. Az ő dédelgetjei a lelkileg keresztyén pogányok, a centuriók, akik kedvelik a zsidókat," a plebejusok, akik bevallják alacsonyságukat. Visszatérni Istenhez, hinni Jézusban, ime ez kiegyenlít minden külömbséget, eloszlat minden versenvgést. 11 Pálnak doctrinája ez, de megfosztva azoktól a zordságoktól, melyek keserűségekkel és Ízetlenségekkel töltötték be az apostol életét.

A történeti érték szempontjából két egymástól teljesen elütő részt kell megkülöniböztetnűnk az Apostolok Cselekedeteiben és pedig aszerint, amint Lukács saját személyes tapasztalatai alapján beszéli el Pálnak életét és amint a jerusalemi egyház legelső éveit ismerteti korának felfogása szerint. A legelső évek olyanok, mint egy távolban rezgő délibáb, tele képzelődésekkel. Lukács a lehetőleg leghelytelenebb állásponton áll, hogysem megérthette volna ezt az eltűnt világot A Jézus halála után történt dolgokat symbolicusan és titokzatosan fogja fel. E csalárd ködön keresztül minden sacramentalis alakot ölt. így alakultak meg egymásután, a Jézus menybemeneteléről szóló mythoson kívül a Szent Lélek alászállását tárgyazó elbeszélés, melyet a Pünkösd ünnepével kötöttek össze, a javak közösségének túlzott eszméi a kezdetleges egyházban, a rettenetes legenda Ananiásról és Saphiráról, a Tizenkettő testületének minden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cse/eh. VI. 13 és 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luk. 1, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cselek. VII. 51; XIII. 42—50; XIV. 4-6, XVII. 4-9, 13; XVIII. 5 -8, 11 — 17; XIX. 8-10; XX. 3; XVIII. 25—23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Csel. VII. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Luk. VI. 5; Csel. X.

<sup>6</sup> Luk. 1, 16; Csel. XX. 21.

izében hierarchicus jellemére vonatkozó nézetek, a fonák glossolalia, mely az egyházak benső életének lelki tüneményét nyilvános csodává avatta. Ugyancsak ez irány teremtette meg a Hét szervezését, István vértanú, Cornelius megtérése, a jernsalemi zsinat és az ott állítólag közmegegyezéssel hozott határozatok mondáját. Ma már fölötte nehéz megkülömböztetnünk azt, ami e sajátságos lapokon legenda, avagy mythos. Valamint a vágy, hogy evangyelmi alapra fektessék mind ama dogmákat és intézményeket, melyeket minden nap fel-fel vetett, Jézus életét mesés elbeszélésekkel terhelte meg, ép úgy a törekvés, hogy ugyanez intézményeket és ugyané dogmákat apostoli alapra vezessék vissza, a priori kieszelt elbeszéléseknek egész tömegével halmozta el a jerusalemi egyház legelső éveit. Történetet ad narrandum, non ad probandum Írni az elfogulatlan kíváncsiság ténye, melyre a hitnek alkotó korszakaiban nem találunk példát.

Nem egyszer volt már alkalmunk feltüntetni részletesen azokat az elveket, melyek Lukács elbeszélései fölött uralkodnak, hogyseni azokat e helyütt ismételnünk kellene. Főczélja a két ellenpártnak kiegyeztetése, melyek Jézus egyházát két táborra osztották. A czél Rómában valósult meg. Már római Kelemen is azon dolgozott. Kelemen valószínűleg nem látta sem Pétert, sem Pált. 1 Kiváló józan érzékével fel tudta fogni, hogy a keresztyén egyháznak üdve egyenesen megköveteli a két alapító kibékitését Sugalmazta-e szent Lukácsot, aki úgy látszik ismerte, avagy e két istenfélő lélek önkényt sodortatott arra a meggyőződésre, melynek irányt kellett szabnia a keresztyén öntudatnak? Nem tudjuk, nincsenek hozzá okirataink. Bizonyos azomban az, hogy e czél megvalósítása római munka.<sup>4</sup> Rómában két egyház volt, az egyiket Péter, a másikat Pál alapította. A nagyszámú megtérőknek, akiket egyrészt a Péter iskolája, másrészt pedig a Pál iskolája ismertetett meg Jézussal és akik hajlandók voltak így kiáltani fel: Hogyan! Tehát két Krisztus van?\* — azt kellett felelni: Nem. Péter és Pál tökéletesen megértették egymást. Az egyiknek keresztyénsége egyúttal a másiké is. > — Lehet, hogy a csodaszerü halászatról szóló evangyélmi legendában szintén ez irányzat tükröződik vissza könnyű árnyalattal.<sup>3</sup> Lukács elbeszélése szerint Péternek hálójába nem fért el a sok hal, melyeket fogott; Péter jelt ad társainak s azokat segítségül hívni kénytelen; egy másik bárka (Pál és övéi) megtelik, mint az első és Isten országának hálója nyüzsög a bőségtől.

Némileg hasonló dolog adta elő magát ahhoz, ami a Restauratio idejében azon párt kebelében ment végbe, mely a franczia forradalom

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A legenda majd Péter, majd Pál tanítványának mondja.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I.. Lukácsnál e latin szavakat: tristegos, loudária, simikinthla.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Luk. V. 1 — 11; II. ö. Márk I. 14, 15; Máté IV. 12-17.

újjáélesztését tűzte ki czélul. A forradalom hősei között heves, eszeveszett küzdelmek folytak le; halálig gyűlölték egymást. De huszonötesztendőmúlva mindebből nem maradt meg egy nagy semleges eredménynél egyébb. Elfelejtették, hogy a girondisták, Danton, Robespierre egymásnak ütötték le fejeiket. Nehány ritka kivételtől eltekintve, nem volt többé girondista, Danton, Robespierre párt; egyért, amit közös művöknek tekintettek, a forradalomért hevültek mindnyájan. Egy azon Pantheon fogadta be falai közé azokat, akik egymást proscribálták. A nagy történelmi mozgalmakban van a rajongásnak oly pillanata, midőn egy közös mű érdekében társult emberek elválnak egymástól, avagy leöldösik egymást egy árnyalatért, majd a kibékülésnek oly pillanata, midőn annak kimutatásában fáradoznak, hogy e látszólagos ellenfelek teljesen egyetértettek s hogy ugyanegy czél felé törtek. Bizonyos idő múlva e pártviszályok egy egyetlen doctrinává tömörülnek és teljes egyetértés lép uralomra tanítványai között azoknak, akik egymást anathemisálták.

Lukácsnak egy másik, minden izében római s Kelemennel rokon vonása, a tisztelet a császári hatalom iránt s a vigyázat, nehogy azt megsértse. E két írónál nem találjuk meg a komor gyűlöletet Róma ellen, mely jellemzi az Apoealypsisek és a sibyllikus költemények íróit. A Cselekedetek szerzője mindent kikerül, a mi a keresztyénség ellenségeiként tüntetné fel a rómaiakat. Sőt kimutatni igyekszik, hogy számtalan esetben védelmükbe vették Pált és a keresztyéneket a zsidók ellen. 1 Sehol egy sértő szó a polgári hatóságok ellen. Ha elbeszélését Pálnak Rómába érkeztével fejezi be, ez talán azért történik, nehogy Nérónak szörnyűségeit legyen elmondani kénytelen. Lukács nem fogadja cl, hogy bíróság elé állították volna csak egy Ízben is a keresztyéneket. Ha Pál nem hivatkozik a császárra, szabadon bocsáthatták volna». Egy törvénykezési hátsó gondolat, mely teljesen megfelel a Traján századának, uralkodik fölötte: precedenseket akar teremteni, kimutatni óhajtja, hogy nem lehet üldözésnek kitenni azokat, akiket a római bíróságok annyiszor felmentettek. A gonosz indulata eljárás nem riasztotta őt vissza. Sohasem vitték a türelmet, az optimismust oly messzire. Az üldözés szeretete, a Jézus neve miatt szenvedett durva bántalmazások fölötti öröm töltötte be Lukácsnak lelkét és a keresztyén hittérítő kiváló kézikönyvéül avatta könyvét.

A könyv tökéletes egysége nem engedi meg annak megállapítását, váljon Lukács előtt, midőn azou dolgozott, korábbi írott okmányok feküdtek-e, avagy ő irta meg legelősször szóbeli hagyomá-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ctrl. XXIV. 7, 17; XXV. 9, 16, 25; XXVIII. 17—IS. L. At apostolok p. XXII. s k.; Pdl apóst, p. 133—134.

nyok alapján az apostolok történetét. Apostolok cselekedetei igen sok volt, ép úgy, mint evangyéliom; de mialatt az evangyéliomok közül több maradt meg a canonban, a Cselekedetek közül csupán egy került abba. «Péter prédikátiója.»<sup>1</sup>, mely Jernsalemet az egész keresztyénség forrásaként akarta feltüntetni, Pétert pedig, mint e jernsalemi keresztyénség központjának, talán ép oly régi alapiában mint a Cselekedetek. Lukács azomban bizonyosan nem ismerte, alaptalanul tételezték fel tehát, hogy Lukács, a zsidókeresztyének és Pál közötti kibékités szellemében, egy régibb, a jernsalemi egyház és a Tizenkettő magasztalására megirt terméket dolgozott volna át A szándék, hogy Pált a Tizenkettővel tegye egyenlővé s főleg, hogy közelebb hozza egymáshoz Pétert és Pált, szerzőnknél nyilvánvaló; mindamellett ugylátszik, hogy elbeszélésében csupán egy régen meggyökeredzett szóbeli hagyomány keretében mozog. A római egyház vezetőinek saját megszentelt rendszerük lehetett az apostoli történet elbeszélésében.-' Lukács ez után indult, Pálnak eléggé kidolgozott élettörténetét csatolván művéhez s a végén saját személyes emlékeit. Miként az ókornak minden történetétirója, ő sem tagadott meg magától bizonyos ártatlan rhetorikát Hellen neveltetését Rómában egészíthette ki és itt feilődhetett ki benne előszeretete a görög minta szerinti szónoki kidolgozás iránt.<sup>3</sup>

A Cselekedetek könyve, mint a harmadik evangyéliom, melyet a római keresztyén társadalom számára Írtak, még sokáig szorítkozott csupán e városra.¹ A míg az egyház fejlődése közvetlen hagyományon és benső szükségességében haladt előre, csupán másodrendű fontosságot tulajdonítottak a könyvnek;¹ de a midőn az egyházi szervezetre vonatkozó vitákban a döntő szerep a kezdetleges egyházra, mint eszményképre szállottát, a Cselekedetek könyve főképeni tekintélyre tett szert. A menybemenetelről, a Pünkösdről, az asztalkörről, az apostoli szó csodáiról, a jernsalemi zsinatról olvashattak abban. A Lukács által vallott pártállás a történetre tolta

J. Kérygma Pítrou, az ál Kelemen-féle legendának első, elveszett magja, melyről a VI. könyvben fogunk szólani.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. ö Kelem. Ad Cor. I. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Pál beszédei *Csel.* XV'II. s főleg V. 1S, e szavak *Xenon daimoniőn*, melyek annyira illenek a helyzetre (has. ö. fent jegyzett és a *Kaina daimonla*, melyekkel Socratest vádolták).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pál Titushoz és Timoteushoz irt állítólagos leveleinek szerzője nem gyanítja létezésöket. Papias nem ismerte Lukács evangyéliomát, annyival kevésbbé a *Cselekedeteket*. Λ II. században Lukács evangyéliomát kevésbbé idézik, mint a Mátéét. A *Cselekedetekre* közvetlenül nem hivatkoznak Ireneus előtt. De az ál Ignácz-féle levelekben, Polycárp levelében, Justinusban, Tatiánusban már oly irányú utalásokra vélnek találni.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Chrys. János Hom. I. in Act. Apóst. 1.

fel magát és a modern kritikának beható megfigyeléséig az egyházi csillogó pompa legtermékenyebb harmincz esztendeiét egyedül általa ismerték. Az anyagi igazság szenvedett ez által; mert Lukács ezt az anyagi igazságot nem ismerte s azzal keveset törődött; de a jövendőt épugy, mint az evangyéliomok, az apostolok cselekedetei mintázták ki. A dolgok elbeszélésének módja a századok nagy fejleményeire fontosabb jelleggel bir, mint azon mód, mely szerint azok megtörténtek. Azoknak, akik Jézusnak legendáját kidolgozták, az övével majdnem egyenlő rész jut a keresztyénség megalkotásában; az, aki a kezdetleges egyház legendáját megírta, óriási sullylyal hatott közre megalkotásában ama szellemi társadalomnak, ahol annyi század talált lelki megnyugovást. Multit udinis ereden e r a t c o r u n u m e t a n i m a u n a. Aki e sorokat leírta, azok között foglal helyet, akik az emberiség szivébe sarkantyút ütöttek, mely mindaddig nem enged aludni, míg föl nincs fedezve az, amit álmunkban láttunk s nincs elérve az, melyről álmodoztunk.

#### HUSZADIK FEJEZET.

# Syria sektái. Elkasai.

Mialatt a nyugati egyházak a római szellemnek erősebb vagy gyöngébb befolyása alatt gyorsan haladtak egy orthodox catholicisinus felé és a secták különféleségét kiszorítva, egy központi kormányt teremteni igyekeztek, az é b i o n i in egyházai Syriában mindinkább szétmorzsolódtak és mindennemű tévelygésekbe züllödtek el. A secta nem az egyház; sőt a secta igen gyakran aláássa az egyházat és felbontja azt A zsidó-keresztyénség valódi Proteusként a a legellentétesebb irányzatokba mélyedt egymás után. Syria gyülekezetei minden kiváltságaik ellenére, melyek mellett a Jézus családjának tagjait mondhatták a magokénak és jóval közvetlenebb hagyományra támaszkodhattak, mint Ázsiának, Görögországnak és Rómának egyházai, a kicsiny társulatok, magokra hagyatva, minden bizonynyal teljesen elvesztek volna két-háromszáz év alatt az álmodozásban. Egyfelől a syr nyelvnek kizárólagos használata elütötte őket minden termékeny érintkezéstől a görög génius termékeivel; másfelől veszélyekkel telitett keleti befolyásoknak egész halmaza tartotta folytonos izgatottságban s gyors feloszlással fenyegette őket. A józan ész hiánya ama theosoficus és babyloni, egyptomi, perzsaeredetű esztelenségek karjai közé vetette, melyek körülbelül negyven év múlva a bölcső korát élő keresztyénséget a gnosticismus súlyos betegségével verik majd meg, hasonlatosan a borzasztó hártyás torokgyíkhoz, melyből csakis csoda által tud kimenekülni a gyermek.

A légkör, melyben Syriának ez ebionita egyházai éltek a Jordánon túl, viharokkal volt tele. Számtalan zsidó-secta tanyázott e síkokon, s e secták az orthodox hittndósokétól teljesen elütő irányt követtek. I Jerusalem elpusztítása óta a prófétai sarkantyútól megfosztott judaismus vallási élete két tevékenységi sarkot ismert, a kasuistikát, melyet a Talmud képviselt és a keletkező Kabbalának mythicus álmait A Talmud központjai I,ydda és Jabné; a Jordánon

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Recognit. I. S4; Hegesyp. Euseb. H. E. IV. 22; szt. Justin Dial. 80; Coaslit apóst. VI. ú; sz. Epiph. haer. XIV. s köv.

túl fekvő vidék a Kabbala bölcsője. Az esséniek nem haltak ki;¹ az essenek, ossének, osseének² neve alatt alig különböztek valamit a nazarénnsoktól vagy ébionitáktól és ascetismnsnkat, önmegtartózkodásaikat csak annál nagyobb hévvel folytatták, minthogy a templom lerombolása elnyomta a Thora ritualismusát. Gaulonitai Judásnak galielusai mint különálló egyház léteztek.³ Egyáltalán nem tudjuk, kik voltak a masbotheanusok,⁴ még kevésbbé, kik a génisták, a méristák⁵ és több más ismeretlen heretikusok."·

A samaritanusok között a sectáknak egész sora burjánozott fel, melyek Gittoni Simont követték. Kleobius, Menander a gorotheanusok, a sébnének már gnostikusok, a Kabbalista mysticismus csordulok tenyész közöttük. A vezérlő tekintélynek teljes hiánya a legkomolyabb zavaroknak vált meleg ágyává. A samaritáu secták, melyek ott nyüzsögtek az egyház oldala mellett, annak belső körébe hatoltak be olykor, avagy abba betörni igyekeztek. Erre az időre vezethető vissza a gittoni Simonnak tulajdonított Nagy M agyarázat' Kapharétai Menánder örökölte összes dicsvágyait Simonnak. Miként mestere, a legtökéletesebb erény birtokosának képzelte magát, mely a többi emberre nézve rejtve maradt Isten és alkotása közé egy angyalok által benépesített világot helyez, kik fölött a magia uralkodik teljesen. E magiának legfőbb titkait ismerte. Úgy látszik, a saját nevében keresztelt. E keresztség a feltámadás és a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plin. Hist. nat. V. 73. Josefus a háború után az esseniekről, mint még létezőkről szól.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hegesipp. Euseb. IV. XXII. 6; Const, apóst. VI. b; Philosoph. IX. 18, 27; Epiph. haer. XIX., XXX., Lili, és Resp. ad Acac. cl Paul, vége felé. Szerintem Justin. Diát. 80-ban ELLÉNIANÓN helyett ESSÉNIANÓN-t vagy ESSÉNON-t keli olvasni. V. Sacy, Chrest. arab. I. p. 315—347.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Heges. Eus. H. E. VI. XXII. 6; sz. Justin *Dial. cum. Trypb.* 80; *Indicuius de haeresibus*, állítólag Jeromostól, Oehlernél *Corp, haeres*. I. p. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hegesipp. Euseb. H. E. IV. XXII. 5, 0; Constit. apóst. VI. (>; Indiculus és Isidor Oehlernél I. p. 283, 303.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sz.. Justin *Dial.* 80; *Indiculus*, Oehler I. p. 283. Szerintem e szó *meristai* a. m. *minim, hoi apo nitrous*, az igazi zsidókkal szemben, *hoi apo genous (genistas')*. L. külömben Sev. *Isid. Etym.* VIII., IV. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sz. Justin 1. c.; Theodor. *Haeret* Fab. 1, 1; *Indiculus* 1. c.; sz. Isidor *Crig.* VIII. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Az Apostolok p. 273 s k; Heges. Euseb. IV., XXII. 5; Theodoret 1. c., Recognit, II.; Constit. apóst. VI. 8; Epiph. haer. X., XIII., XXII., LI- t>; és Resp. ad. Acac. et Paul. V. Józsiié könyve kiad.: Juynboll. p. 110 s k; Abulfath Krón. kiad. Vilmar, arab szöveg, p. 82—83; 151—164. prol., p. LXX—LX. LXXI—LXXIII, LXXX—LXXXIV. Schachristani arab szöveg, Cureton p. 170. ford. Haarbrücker 1. p. 258. (figyel. Vilmárra p. LXX11. jegyzet és Ewald igazítására Gesch. des V. I. VII. p. 124 jegyzet); Chwolsohn Die Ssabier. 1. p. 96—99.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Az *apóst*, p. 267 s köv.

hallhatatlanság jogát ruházta át. Menander Antiochiában tett szert a legtöbb hívekre. Tanítványai, ugylátszik, a keresztyén nevet igyekeztek bitorolni: a keresztyének azonban ridegen utasították el s a menandriánusoknak nevezték el őket. Ugyanez történt Simon követőivel, az eutychitákkal az éónok imádóival, akiket a legsúlyosabb vádakkal illettek. 2

Egy másik samaritánus, Dositheus vagy Dosthai olyan Kritusféle, Istennek fia szerepet játszott és Mózeshez hasonló nagy prófétának adta ki magát, akiről a Deuteronomiuin (XVIII. 15) szól s akinek eljövetelére e lázas korban egyre vártak.<sup>3</sup> Az essenismus az ő angyalsokasitó irányzatával rejtődzött e tévelygések mélyén; a Messiás maga sem volt egy angyalnál több, és Jézus, e befolyás alatt álló egyházakban, azon a ponton állott, hogy elveszítse e szép czimet: Istennek fia s hogy egy fő-angyallá, elsőrangú éonná váljék.<sup>4</sup>

A benső kapocs, mely a keresztyének és Izrael között létezett, a vezetés hiánya, mely a jordánontuli egyházakat jellemezte, eredményező, hogy a secták mindegyikének megvolt a maga visszahatása a Jézus egyházában. Nem értjük meg jól: mit akar Hegesippos mondani<sup>5</sup> azzal, hogy midőn a jerusalemi egyház érdekében egy absolut szűzi korszak nyomait kutatja, nyomozását ez időponttal, melyhez érkezünk, hagyja abban és a midőn minden elkövetkezett bajt bizonyos Thébuthisnak tulajdonit, aki, mert nem lehetett püspökké, tévtanokkal mételyezte meg az egyházat, melyeket a hét zsidó sectától vett át<sup>R</sup> Bizonyos az, hogy a keletnek távoli vidékein különös szövetkezések mentek végbe. Az össze nem illő elegyedések őrültsége

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Justin, Irén. stb. L. Apóst, p. 273. 2 jegyz. Euseb. H. E. III. 26-al.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Theodoret I. 1. és V. 9; Alex. Kel. *Strom.* VII. 17; Co teller *Eccl. gr, mon.* III. p. 640, 641. Kétes, vájjon Paniphilos sorai *Apót, pro Crig.* (ford. Rufin) 12 r. Delarue IV. Append, p. 22. reájuk vonatkoznak.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hóméi, ál Kel. II. 24; Heges. Euseb. IV., XXII. 5; Const. apóst. VI. 8; Orig. Contra Cels. I. 57; VI. 11; De principiis IV. 17; In Math, comment, series 33, Opp. III. p. 851; In Joh. tom. XIII. 27; Macarius Mágnes III. 41. p. 151; v. p. 184; ál Tertull. Adv. omn. haer. 1. (Oehler t. II. p. 752 s k.); Theodoret Haer. fab. I. 1; Epiph. haer. X., XII., XIII., XIV.; Philastr. c. 4; sz. Jer. Dial. adv. lucif. 1. p. 304; IV. 2 r. Mart.; Epist. Pautae p. 676. ibid.; Alex. Eulogus Photiusról cod. CCXXX. p. 285. I. r. col., Bekker, Liber Josui' Juynboll loc. cit. Abulfath Chron. samaril Sacynál, Chrest. arabe I. p. 333, kiad. Vilmar 1. és Schachristani kiad. Cureton 1. p. 170. ford. Haarbriicker 1. p. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Coloss. II. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Eus. H. E. IV. 22; III., XXXII. 7, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sz. Justin (Dial. 80.), sz. Epiph. (Adv. haer. XIV. 1) Makrizi (Sacy Chrest. arabe I. 305; köv. 345—346), Abulfaradj (Dyn. p. 116. arab szöv) szintén hét zsidó sectát sorolnak fel. L. Auctarium nóvum Combefistöl t. II. (v. Hist. Monoth.) p. 300. és Cotelier, a Const. apóst. VI. 6. felőli megjegyzések. A Recogniliones csupán ötöt ismernek. Ál Jeromos tizet.

olykor a judaismus határainál sem állapodott meg; az üst számára, melyben a legkülönfélébb alkatrészek erjedtek, felső Ázsia vallásai is szolgáltattak nem egy elemet. A keresztség kultusa az alsó Euphrates vidékéről származott, már pedig a keresztség volt a legközönségesebb azon zsidó sectáknál, akik a templomnak és a jerusalemi papságnak igáját lerázni igyekeztek. Keresztelő Jánosnak még voltak tanítványai. Az essének, az ebioniták majdnem mindnyájan gyakorolták a mosakodásokat. A templom lerombolása után a keresztség új erőre kapott. Sektariusok mártogatták magukat egyre a vízbe naponként. A 80 év körül már hallott viszhang is esecta felől jöhetett Trajánus alatt a keresztség divata megkétszereződik. Ez egyre növekedő előszeretetben nagy része volt bizonyos Elkasainak, a kiről feltehető, hogy sok tekintetben utánozta Keresztelő Jánost és Jézust.

Ez az Elkasai a Jordánon túlról való esséni lehetett.<sup>4</sup> Talán Babylonban lakott, a honnan hozta, mint ő mondotta, kinyilatkoztatásának könyvét Prófétai zászlaját Traján uralkodásának harmadik évében tűzte ki,<sup>5</sup> prédikálva a bübánatot és egy új keresztséget, mely minden előzőjénél hatályosabb s a legborzasztóbb vétkeket is lemosni képes. Isteni küldetésének manifestumaként egy bizar s valószínűleg syr nyelven irt¹ Apokalypsist mutatott fel, melyet szédelgő mysteriumba burkolni igyekezett, azt állitván felőle, hogy az a Sérek mesés földjének fővárosánál, Seránál szállott alá az égből.<sup>7</sup> A kinyilatkoztatásnál egy harminczkét mértföld magasságú óriási angyal, Isten fiát képviselve szerepelt; mellette egy hasonló nagyságú női angyal, a szent Lélek tűnt fel, mint egy szobor a felhők között. Elkasai a könyvet bizonyos Sobiainak adta át<sup>8</sup>. E bizar irat-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Recogn. I. 54, 60; Huniéi, pseudo-cleni. II. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Recogn. I. 54, 60, ál Kel. honi. II. 23; Heges. Euseb. H. E. IV., XXII. 6; sz. Justin Diái. 80; Constit. npost. VI. 6; Epiphan. haer. XVII., XXX. 16; Rep. á Acac. és Paul; Sacy Chrest. arabe 1 p. 306, 346.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Őrig. In Ps. LXXXII. (Euseb. H. E. VI. 38): Philosophum. IX. 4, 13, 17; X. 29. Epiph. haer. XIX. egész; XXX. 3, 17; LIII.; anacephalaeosis t. i. lib. II. n. 7; r. II. lib. I. n. 10; epitome (Opp. kiad. Dindorf 1, 352 s k.) Theodoret Haer. fab. II. 7; Pseudo-Aug. De haer. 10, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Philos. IX. 13. egy másik rész (*ibid.* 16. §). viszont Traján utolsó idejébe vezet, ha azt Roeper és Duncker szerint olvassuk, de e rész homályos és zavart. Én Hilgenfelddel: *aphote hypateusen hektouA*. olvastam.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Erre a *ruah* neméből következtetek (1. fent) s a sectánál divatos syr formulákból. (V. p. 456).

<sup>&</sup>lt;sup>T</sup> Philos. IX. 13. Séráról 1. Amálián Marcellin XXIII. 6. (p. 381, Paris, 1681); Ptolemen I., XI. I, 4; XVII. 5; VI., XIII. 1; XVI. 8; VIII., XXIV. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Azt kell kérdeznünk magunktól, vájjon nem valamely kontárkodásról van-e itt szó azon héresiologusok részéről, akik után Elkasait ismerni

nak nehány töredékét ismerjük.¹ Az egészen egy közönséges csalónak a hangja vonni végig, aki a bűnbocsánat állítólagos formuláival és nevetséges alakoskodással próbál szerencsét. Visszafelé olvasott syr phrasisokból alkotott² mágikus formulák, gyerekes előírások a szerencsés és a szerencsétlen napokra, az ördögűzések és boszorkányságok orvosszereinek hosszú sora, szerek a démonok és a kutyák ellen, astrologicus jóslatok, ime ezekből áll Elkasai evangyélioma. Miként minden apocalypticus iró, ő is catastrófákat, melyeknek beálltát a Traján hatodik évére tette, jövendölt a római császárság felől.³

Vájjon keresztyén volt-e Elkasai? Olykor kételkedni lennénk hajlandók.<sup>4</sup> Gyakran beszélt a Messiásról, de kétértelműen irt Jézus felől. Föltehető, hogy gittoni Simon nyomdokain haladva, ismerte meg Elkasai a keresztyénséget s azt utánozta. Miként később Mahomed, isteni személyiségnek fogadta el Jézust. A keresztyének közül egyedül az ébionitákkal állott viszonyban; mert az ő christologiája az E b i o n é. Ennek példájára, megtartotta a Törvényt, a körülmetélést, a szombatot,<sup>5</sup> visszautasította a régi prófétákat, gyűlölte Pált,<sup>6</sup> tartózkodott a hús evéstől, imaközben Jerusalem felé fordult.<sup>7</sup> Tanítványai, ugylátszik, a budhaismus felé közeledtek; sok Krisztust vettek fel, akik egyik a másikba vándoroltak, illetve helyesebben egyetlen egy Krisztust, aki időközönként vált testté és jelent meg a világon. Jézus szintén egyike a megjelenéseknek. Ádám volt a legelső.<sup>8</sup> Ez álmok Vischnu avatárjaira és Krisna egymásutáni életeire irányítják a gondolatot.

Az egészből egy sectariusnak durva syncretismusa érzik ki, aki erősen hasonlít Mahomedre, és hideg vérrel, szeszélye vagy érdeke

tanuljuk. Sobiai', úgy lehet, a. ni. a Sabienek neve. Az Éichasai szóban szintén némi symbolicus etymologiát gyanítottak ezzel: «az elrejtett isten· v. a «rejtett alak·. (Epiph. haer XIX. 2); de ugylehet, hogy Élchasai egyszerűen Elkesi a Jordanon túl fekvő falu azaz az essének és az ebioniták országának faluja. L. Gesen, Thes. p. 1211. Elkasai mindenesetre élő ember volt. Gittoni Simont szintén Hé dynamis tód Theoú megalé-nak hívták, a mi korántsem akadály arra, hogy őt történeti személyiségnek ne tartsuk.

- <sup>1</sup> Hilgenfeld úr gyűjtötte őket össze. *Novum Testamentum extra canonem receptum.* Fasc. III.
- <sup>2</sup> Epiph. XIX. 4., Stern és Breslavi Levy úr által fejtegetett formula. Zeitschrift dér d. m. G. 1858. p. 712.
  - <sup>3</sup> Phylos. IX. 16. L. fent.
  - <sup>4</sup> Epiph. haer. XIX. 3; XXX. 2, 17; LIII. 1.
  - <sup>5</sup> Philos. IX. 14; Epiph. XXX. 1.
  - <sup>6</sup> Origin. Euseb. H. E. III. 38; Theodoret 1. c.
  - <sup>7</sup> Epiph. haer. XIX. 3; V. Iréneus 1. XXVI. 2.

 $<sup>^8</sup>$  Epiph. haer. XXX. 3; LIII. 1; Philos. IX. 14; X. 29; Theodoret 1. c. A Recognitiones és a Homéliák ál Kelemen-féle tana.

szerint, keveri és zavarja össze az adatokat, melyeket innen-onnan szedett össze. A perzsa naturalisniusnak és a babyloni kabbalának befolyása a legélesebb. Az elkasaiták az életnek forrását, a vizet imádták és káromolták a tüzet. Az ő keresztségök, melyet, «a Mindenható nagy Isten nevében, az ő Fiának, a nagy királynak nevében» hajtottak végre, lemosott minden bűnt és meggyógyított minden betegséget, ha azzal a hét mysticns tanút hívták segítségül, az eget, a vizet, a szent lelkeket, az imának angyalait, az olajat, a sót, a földet. Az essénektől vette Elkasai az önmegtartózkodásokat, a véres áldozatoktól való irtózást. A jövendölés és a betegeknek magicns utón való gyógyítása szintén essén vonás. De már Elkasai erkölcsi tanai csöppet sem hasonlítottak a jó cenobiták erkölcséhez. Kiátkozta a szüzességet és megengedte, hogy az üldözés kikerülése érdekében bálványimádást is tetethessen a hivő, sőt nyíltan megtagadhassa a hitet, melyet követett.

E tanokat többé-kevésbbé elfogadták az összes ébionita secták.<sup>4</sup> Elénk vonásokban tükröződnek azok le az ál-Kelemen-féle Róma ébionitáinak irataiban³ s nieg-meg csendül hangjok a tévesen Jánosnak tulajdonított levélben.<sup>6</sup> Elkasai könyvét azomban a görög és a latin egyházak csakis a III. században ismerték meg s az mi sikert sem aratott közöttük.<sup>7</sup> De valóságos lelkesedéssel fogadták el azt az essenék, a nazarénusok, a kelet ébionitái.<sup>8</sup> A Jordánon túl fekvő egész vidék, Perea, Moab, Iturea, a Nabatének országa, a Holt tenger partjai, Anio felé, csak úgy nyüzsögtek e sectáriusoktól. Később samséneknek nevezték őket; e kifejezés értelme homályos.<sup>9</sup> A IV. században a sectának fanatismusa oly alakot öltött, hogy sokan megölették magukat Elkasai családjáért. Családja tényleg még létezett és folytatta durva szédelgéseit. Két asszony, Marthus és

Philos. IX. 15; F.piph. XIX. 1. H. ö. I. Ján. V. 6—S; ál Kelem, hóm. Contest. Jacobi, elöl, c. 1 és 2; Ádám Apocalyp. Journal asidl. 1853. nov-decz. p. 427 s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Epiph. XIX. 3; LIII. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jos. B. J. II., XIII. 12. V. Ál Kel. horn. IX. 22 s k., XI. 26; XIII. 14; XVI. 18 s k. Innen e név esséneh (zsidóul: «orvosok»).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Epiph. haer. XXX. 2, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Contest. Jac. L. a VI. köt.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 1. Ján. V. 6—8.

Origines hallott először beszélni felőle. In Ps. LXXXII. (Eus. H. E. VI. 38); Philos. IX. 13; Euseb az elkasaitákat csupán Origines után ismerte (H. E. VI. 38) és azt hitte, hogy e tévtan a III. században keletkezett, mert ekkor tűnt fel s vallott kudarczot a görög s latin országok nem ébionita egyházaiban.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Epiph. haer. XIX. 1, 2, 5; XXX. 2; LIH. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> A legyalószínűbb magyarázat szerint a. m. *Therapeulis*.

Marthana, akik az ő utódainak mondották magukat, majdnem imádásban részesült; lábuk porát, köpésüket ereklyeként tették el. Arábiában az elkasaiták ép úgy, mint az ébioniták és álzsidó keresztyének általában egész az islamig állottak fenn s olvadtak bele. Mahomednek theoriája Jézus felől az Elkasaiétól alig külömbözik. A K i b l a eszméje, vagy az ima irányítása, úgy lehet, e jordánontuli sectáktól származik.

Nyomósán kell hangoztatnunk azt a körülményt, hogy a latin és görög, egyaránt orthodox és katholikus egyházaknak nagy szakadása előtt, volt egy másik keleti szakadás, egy, hogy úgy mondjam, syr szakadás, mely kivetette a keresztyénségből, illetve helyesebben mondva annak határvonalára helyezte ki a zsidókeresztyének és ébionitáknak semmikép sem katholikus secta világát (esséneket, osséeneket, samseéneket, jesseéneket, elkasaitákat), akiknek ölén tanulta ismerni Mahomed a keresztvénséget és kiknek visszatorlása az islam. 1 E fontos ténynek egyik, némileg még élő bizonysága a nazarén név; e név viselőit a musulmánok mindig a keresztyének közé sorozták. Annak, hogy Mahomed keresztvénsége az ebionismus vagy a nazareismus volt, másik bizonyítéka ama makacs docetismus, mely a musulmánoknak mindenkoron azt hirdette, hogy Jézust nem saját személyében feszítették meg, hogy pusztán egy árny szenvedett helyette.<sup>5</sup> Mintha Cerinthust, vagy az Ireneus által oly erélylvel megtámadott gnosticusoknak valamelyikét hallanók.<sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiph. haer. XIX. 2; LIII. 1; anacephaeosis, 1 k. II. lib. 7 sz. epitome, Dindorf p. 352. Damascusi Jánosnál: anacephalaeosis, sőt éti kai deurő. Lehet, Epiphanes téved, midőn a IV. században szerepelteti e nőket. Celsus, tényleg (Őrig. Adr. Celt. 1, V. 62., Opp. 1. p. 626) beszél két sectarius asszonyról, Mártáról és Mariaiuneről, akik bátran lehettek: Marthois és Marthűna. A Marthois alakról 1. Miss, de Phdn. p. 384.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Elkasai v. Elxai mellé egy testvért is adnak, JexaiA, innen jöhet e név Jessaioi, melyet az essének viseltek. Epiph. haer. XXIX. 1, 4, 5, 7. Epiphanes adatai a Jesseének felől roppant zavarosak. Majd a Jessd, majd a Jdzus, majd az essdenek szóval hozza őket kapcsolatba. V. Sz. Nil. Monast. exerc. C. III.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I.. fent. Az arabok eszmevilágában, ami egy vallást megalkot, az a *Kibla*, a *Kitab*, az imának irányítása és egy könyv. A kifejezés *Bélh Hamigdas* mely Jerusalemet jelent, ugyané sectákra vezethető vissza; *Hierosolytnam adorant quasi domus sit Dei* (Iren. 1, XXVI. 2). H. ö. Modjir eddin *Hist, de Jer*. p. 227. (kiad.: du Caire).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Masudi, *Prairies d'or* I. p. 130. L. Sprenger *Das Leben und die Liehre des Mohammad* 1. 18—43, 93—101, 403: II. p. 384 s k.; G. Roesch, a *Theol. Stud. und Krit.* 1876. 3. fasc. p. 409. (Gotha).

<sup>5</sup> L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Irén. 1. XXIV. 4; Epiph. XXIV. 3; Ál Tertull. *Az összes heresidk ellen* C. (Oehler); Theodor. *Haer. fab.* 1, 4.

A baptisták különféle sectáinak syr neve: s a b i i n, annyi mint «keresztelők.» Ebből ered a sabienek szó, melylyel ma is jelölik a mendaitákat,¹ a nazarénusokat² vagy a szent János keresztyénéit, akik ott sanyarogtak tovább a Wasith és Howeyza posványos tájain, az Euphrates és a Tigris összefolyásától nem messzire.³ A VII. században, kiváló figyelemmel bánik el velők Mahomed.¹ A X. században az arab polygrafoknál e 1-m o g t a s i 1 a a nevők «azok, akik fürdenek.⁵

A legelső európaiak, akik látták őket, Keresztelő János tanítványainak tartották, aki oda hagyta volna a Jordán partjait, mielőtt a Jézust hallotta.<sup>6</sup> E sektáknak az elkasaitákkal való azonosságához kétség sem férhet, midőn azt látjuk, hogy alapítójukat El-hasihnak<sup>7</sup> hívják és főleg, ha tanulmányozzuk tanaikat, melyek a zsidóbabyloni gnosticismusnak lenyomatai, sok tekintetben Elkasai tanaival megegyezők. A mosakodások, az astrologia iránti előszeretet,<sup>11</sup> azon szokás, hogy könyveket tulajdonítanak Ádámnak, mint aki legelőször részesült kijelentésében,<sup>10</sup> az angyalok szerepeltetése, bizonyos naturalismus és az elemek energicus erejébe vetett hit,<sup>11</sup> a coelibatus iránti irtózat,<sup>13</sup> közös vonásai Bassora sectáinak és az elkasaitáknak.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> így hívják önön magokat. Addin könyve 1. r. XIII., XVII., XX., XXX., XXXI., XXXVI., XXXVI., XXXVII., XXXVIII. XLJI. r. 2. r. eh. 1. II. V.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. Norberg. *Cod. Nat.* II. 235—237.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. Jézus élete p. 201 s köv. Minthogy a csillagok cultusa nagy helyet foglal el a sabianusok vallásában, az araboknál sabismus a. ni csillagiinődds. Maimonides Mózes elfogadta e gondolatot s általa terjedtek el Európában ama számtalan adatok egy állítólagos sabeismus felől, melyet az emberiség legelső cultusaként szerepeltetnek.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Coran, II. 59; V. 73; XXII. 17.

Mohamed ibn Isak en-Nédim *Kitöb el Fihrist* /987-ből) p. 340. kiad. Fluegel v. Chwolsohn Die *Ssabier* 1, 109 s köv.; 805—807; II. 543 s köv., 7b0. Fluegel, *Mani*. p. 133 s köv.: *Journal asiatique* 1853. november—deczember p. 436—437 és 1855. augusztus—September, p. 292—294; *Hist, des lang, sémit.* III., II. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Olv. Addin könyvének XII. r. és elejét.

<sup>6</sup> Kitab el-Fihrist 1. c. Igaz, hogy az arab írás bizonytalan volta mellett, midőn idegen szókról van szó, kételyek merülhetnek fel e szó felől.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> I.. A *Qolasta*, a hymusok és beszédek a baptema felől, kiad.: *Enting* (Stuttgard, 1867).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chwolsohn Die Ssabier 1 p. 11 5.

<sup>9</sup> L. fent

L. Addm könyve (Norberg és Petermann kiad.); a mendaiták Divdnja, melynek kézirata a Propagandánál van Rómában. Did. des apocryph. 1. col. 283.

<sup>11</sup> Ad. könyv. 1. r. XVII. f.

Miként Elkasai, a mendaiták is a vizet tartják az élet fő elemének, a tüzet pedig a sötétség és a romlás elemének.¹ Bár távol laktak a Jordántól, a folyamot tartották mindig a kiválóan baptismalis folyamnak.² Ellenszenvök Jerusalem és a judaismus iránt,³ a rossz akarat, melyet tanúsítottak Jézus és a keresztyénség iránt,⁴ nem képez akadályt arra nézve, hogy püspöki, papi rendszerök és híveik szervezete ne emlékeztessen teljésen a keresztyén szervezetre,⁵ hogy liturgiájok ne az egyház liturgiájának mintájára legyen öntve s valódi sacramentumokat öleljen fel.⁶ Könyveik nem látszanak régieknek;² de ugylátszik korábbiakat helyettesítenek. Idetartozott, ugylehet, Á d á m A p o c a 1 y p s i s e v. P e n i t e n t i á j a, e sajátszerű könyv melyben a nap és éj minden órájának meg van a maga mennyei liturgiája és azzal kapcsolatos sacramentális cselekménye.²

A mendaismusnak egyedüli forrása-e az ésseismus és a zsidó baptismus? Bizonyára nem; sok tekintetben egyik ágát kell látnunk benne a babyloni vallásnak, mely benső életközösségére léphetett egy babyloni eszmék mázával már bevont zsidó-keresztyén sectával. A keleti secták állandó törvényét képező synkretismus mellett e szörnyszülötteknek pontos bonczolása lehetetlen. A sabianusok későbbi összeköttetései a manicheismussal·' fölötte homályosak. Annyi áll, hogy az elkasaismus még most is él s egymaga képviseli Bassora ingo ványai között a zsidó keresztyén sectákat, melyek a Jordánon túl virágoztak egykoron.

Jézusnak családja, mely Syriábau még élt, bizonyára ellene szegült e beteges agyrémeknek. Azon időtájt, melyhez elérkeztünk, (105. év) a nagy galileai vallás alapítónak utolsó öcscsei — a Jordánon túli gyülekezetek által a legnagyobb tisztelettel környezve, de a többi egyházak által majdnem elfeledve — kihalnak. Domitiánus előtti megjelenésük óta, midőn visszatértek Bataneába, vértanuknak tartották Judának fiait. Az egyházak élére állították őket s döntő tekin-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ád. könyv. 1. r. XIII. f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ád. könyv. 1. r. I., IV., VI., VIII., IX., XII., XIII., XVII., XXIX., XXX., XXXI., XXXII., LXII. f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ad. könyv. XVII., XXXI., XIJ, XLII. f. .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Ád. könyv. 1. r. I., II., XII, XVII. f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ád. könyv. 1. r. XVII., XXIX, LXII. f. A nemz, könyv, sabiani kézir. 10. sz.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> A nemz. Könyv, sab. kézir. n. 12—15. Az Ige felemlitése, Áddm könyve 1. r. XXXI. f.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ád. könyv. 1. r. II. és XXXI. f. (Mahomed felemlít.) LXI. (a Sassanidák névsora és a inusulinán betörés) a clausulák és végjegyzetek. V. 2. r. 1 f.

<sup>8</sup> Journal asidt. 1853. nov.—decz. és köv. H. ö. a nemz. Könyv, sab. kézir. 15. sz.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Fluegel, *Mani.* p. 83 s köv., 132 s köv. 305.

télyt élveztek egészen halálokig Traján alatt<sup>1</sup> Ezen idő alatt a jertisaleini egyház vezetőinek cziniét, ugylátszik, állandóan Clopasnak fiai viselték. Simonra, Clopasnak fiára, nnokaöcscse Jnda, Jakabnak fia<sup>2</sup> következett, azután pedig egy másik Simon, Clopasnak másod unokája.<sup>1</sup>

Fontos politikai esemény játszódot le 105-ben Syriában, mely a keresztyénség jövőjére komoly következményekkel járt. A mindezideig független nabateai királyságnak, mely keletfelől vette körül Palestinát s Petrának, Bostrának városait és tényleg, ha nem is j°ggak Damascus városát4 ölelte fel, véget vetett Cornelius Palma,5 s azt Arabiának római provincziájává tette. Ugyanekkor tűntek el ama kicsiny királyságok is, a császárság hűbéresei, melyek ez ideig, fentartották magokat Syriában, a Herodesek, Edessai Soémek Chalcis, Abila kicsiny fejedelmei, Comagéne Seleucidái. A római uralom ettől kezdve eddig még nem bírt szabályozást nyert. Határain túl nem volt egyébb, mint elérhetlen pusztaság. A Jordánon túli világot, mely a császárság uralma alatt eddig csupán legnyugatibb részeiből állott, immár egészen felölelte. Palmyra, mely eddig csupán segéd csapatokat adott Rómának, szintén a római uralom alá került. A keresztvén tevékenység területe ettől kezdve egészben Róma alá tartozott és a helyi patriotismus előítéleteinek letüntével teljes nyugalmat élvez. Az egész Kelet elfogadta a római szokásokat; vá-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Heges. Euseb. H. E. III., XX. 8; XXXII. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Const, ap. VII. 46; Cotelier jegyz. erre vonatkozólag lásd a függeléket a kötet végén.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A Syncella (Páris, p. 345, 34', v. ö. Eus. Chron. Scaliger szerint 2 kiad, p. 80.) és sz. Epiphan. (haer. I,XVI. 20) a Const, apóst, egyezőleg Simon utódjául Judát nevezik meg. Másutt (Eus. Chron. 1. II. ad ann. Traj. 10 és 12. H. E. III. 35; Niceph. Chronogr. p. 409. Páris) ez utód neve Justus. A kritika egyezóleg valja, hogy Simon, Clopasnak fia, vértanúként halt meg Traján uralkodásának utolsó éveiben. Csakhogy Simonnak, Jézus vérszerinti testvérének ez esetben fölötte hosszú élet és episcopatus jut osztályrészül. Az egy-. öntetűség érdekében Clopasnak három fiút adtak, a kik Jerusalem püspökei voltak Jakab után: I. Simont, Clopas fiát és Jézus vérszerinti unokatestvérét; 2. Judát, Jakab fiát, Clopas unokáját s Jézus unokaöcscsét; 3. egy második Simont, Jakabnak fiát vagy unokáját Józseftől vagy I. Simontól, tehát Clopas unokáját vagy másodunokáját, Jézusnak unokaöcscsét vagy másod unokaöcscsét. Ez halt volna meg mint vértanú Traján alatt. A jerusaletni egyház fejeinek sorozata tehát a következő lenne: Jakab, az Úr testvére; Simon, Clopas fia; Juda, Jakab fia; II. Simon, Clopas unokája v. másodunokája; Justus. L. a Syncell. (1. c.) Tillemont Mem. II. p. 186. .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. *Apostolok* p. 1'4—175., Eckhel. III. p. 330.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>· Dio Cass. LXVIII. 14; Ammiáti Marcell. XIV. 8; *Chron. pasc.* I. p. 472 (Bonn.); Eutropius VIII. 2; Borghesi *Annál'dell Inst. arb.* 1846. p. 342; Eckhel III. p. 500 s k., VI. p. 420; Mionnet V. p. 579 s köv.; Cohen II. *Traj.* 15., 309. sz.

rosok, melyek eddig teljesen keletiek valának, a kor ízlésének megfelelően épültek újra. A zsidó Apocalypsisek jóslatai elvesztették hitelüket. A császárság hatalmának tetőpontján állott; Yorktól kezdve Assuanig, Gibraltártól a Kárpátokig és Syria pusztaságáig egy kéz kormányzott. Caligulának és Nérónak őrültségeit, Tiberius és Domitián elvetemült tetteit elfelejtették. Ez óriási területen egyedül a zsidók emelték fel a nemzeti tiltakozás hangját; minden meghajolt zúgolódás nélkül a legnagyobb hatalom előtt, melyet valaha láttak.

#### HUSZONEGYEDIK FEJEZET.

### Traján, a hitüldöző. — Plinius levele.

E hatalom sok tekintetben jótékony hatású volt. Nem voltak többé külön hazák, következéskép háborúk. A reformokkal, melyeket az ügyek élén álló kitűnő politikusok magok elé tűztek, az emberiség czélját elérni hitték. Kimutattuk már,¹ hogy a szabadelvűek ez aranykora, a legbölcsebb és a legtisztességesebb embereknek e kormánya miért vált a keresztyénekre nézve kemény, elviselhetlen, szóval olyan uralommá, mint a Néróé és a Domitiáné volt. A rideg, correct, mérsékelt államférfiak nem ismertek mást, csupán a törvényt, melyet még ha türelemmel is alkalmaztak, nem kerülhették el azt, hogy üldözőkké ne váljanak, mert a törvény nyomozó, üldöző volt; nem engedte meg azt, amit Jézusnak egyháza isteni szervezetének lényegéül tekintett.

Minden arra mutat, hogy a keresztyénségnek rendszeres hitüldözője Traján. (107., 108. év.) A keresztyének ellen megindított perek, ha nem is nagyon sűrűn, de többször fordultak elő uralkodása alatt.<sup>2</sup> Elvi politikája, buzgalma a hivatalos cultus iránt,<sup>3</sup> ellenszenve minden iránt, ami egy titkos társulathoz hasonlított, sodorták őt bele. De a közvélemény is hajtotta őt. A zendülések a keresztyének ellen nem voltak ritkák, a kormány a rágalmazott secta ellen alkalmazott szigor által — saját bizalmatlankodását kielégítve, egyúttal a népszerűség zománczára tett szert A zendülések s az arra következett üldözések teljesen helyi jellegűek valának.<sup>4</sup> Traján alatt szó

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plin. Epist. X. 96 (97), jegyezzük meg, mint sajátszerűt hogy ő, a közigazgatás embere (de inkább irodalmi, mint közigazgatási ember) Bithyniai legatiója előtt sohasem volt jelen ily pernél.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Plin. Panegyr. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Merikós kai kata pole is . . . en pleiosi topois . . . mer/koús kát eparchian. Eus. H. E. III. 32 f. s k. V. Barhebreus Chron. syr. p. 56. syr szöveg; arab chron. p. 119—120, ar. szöv. Sulpicius Severus (II. 31) csupán a conquirendi non sun tót magyarázza. V. Oros. VII. 12. Tertullián (Ápol. 5. ex parte frustratus est) szintén szelídíti Traján üldözéseit, ugyanazon irányt követve,

sem volt arról, amit Decius, Diocletian alatt általános üldözésnek neveztek. Az egyház helyzete azomban állhatatlan, gyönge volt. Szeszélyektől függött és a tömeg szeszélyeitől rendszerint jobban kellett félnie, mint a hatalom képviselőinek szeszélyétől. Az állami hatalom képviselői közül még a legfelvilágosodottabbak is, Tacitus, például és Sueton, az «új babona a ellen a legmeggyökerezettebb elő-ítéletekkel telvék.¹ Tacitus minden jó politikus legelső kötelességének tekinti együttes elnyomását a judaismusnak és a keresztyénségnek, e veszedelmes hajtásait egy azon törzsnek. -

Még szembeszökőbb lett ez, midőn korának egyik legtiszteletreméltóbb, legigazságosabb, legműveltebb, legszabadelvübb embere hivatalos állásában szembe találta magát a problémával, mely felütötte fejét s a legderekabb szellemeket foglalkoztatta. — Pliniust 111-ben rendkívüli császári legátusnak nevezték ki Bithyniába és Pontusba<sup>3</sup> vagyis egész északi Kis-Ázsiára. Ez országot eddig évenként váltakozó proconsulok, sorsvetés által kijelölt senatorok kormányozták, — lehetőleg legnagyobb hanyagsággal.<sup>4</sup> Bizonyos tekintetben a szabadságnak vált ez előnyére. A magas politikai kérdésektől elzárva, ez egy napos kormányzókat a császárság jövendője kevésbbé érdekelte, mint kellett volna. A közvagvonnak fecsérlése a végletekig ment; a provinczia financziái, közmunkái szánalomra méltó állapotban tengődtek; de mialatt e kormányzók a vagyonszerzést s a szórakozást tartották szem előtt, az országnak ösztönei követésében szabad folyást engedtek. A rendetlen állapot, mint az gyakran történik, a szabadság malmára hajtotta a vizet<sup>5</sup>

A hivatalos vallás egyedül a császárságra támaszkodhatott; magára hagyatva a közönyös prefectusok által, nagyot esett hirtelen. Bizonyos vidékeken romokban hevertek a templomok. A vallási és ipari társulatok, a h e t e r i á k, melyek Kis-Ázsiában amúgy is kedvező mint Meliton (Eus. H. E. IV. 26) vagyis kimutatni akarva, hogy a jó császárok szelíden bántak a keresztyénséggel s a rosszak voltak a hitüldözők. A keresztyén nézet már a III. században kedvezőleg gondolkozik Traján felől. (Cam. sybiil. X. 147—163). A 107-iki harmincz vértanú állítólagos feliratára vonatkozólag 1. de Rossi Inscr. Christ. I. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tacit. Ann. XV. 44; Sueton Néró 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tacitus szavai Sulp. Severusnál II. 30. (Bernays).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Plinius legátiójának időszakát 111 Sept. 17-től 113. tavaszáig tehetjük egész biztosan. L. Dierauer, Büdingernél, *Untersuch. túr roeni. Kaisergeschichte* I. (1868) p. 113, 126, 2 jegyz.; Mommsen *Hermes* III. (1868) 55 s köv., — ford. a Bibi, de l'Ec. des hantes etudes-ben XV. fasc. (1873) p. 25—30, 70—73; Keil. Riinii Epist. (Lipcse, 1870); Noel Desvergers, *Compt. rendus de l'Acad. des inscript.* 1866. p. 83—84; Biogr. gener. Trajdn czikk. col. 593—596.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Plin. Epist. IV. 9; V. 20; VII. 6; X. 17, 18, 31. 32, 38, 54, 56, 57.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Plin. Epist. X. 54, 93, 116, 117.

talajra találtak, gomba módra szaporodtak el. A keresztyénség előnyére használva fel az államhivatalnokok kezében meglazult féket, mindenfelé erősödött és izmosodott. Láttuk már, hogy az új vallás Ázsiában és Galatiában találta meg a legkedvezőbb talajt.<sup>2</sup> Innen haladt előre bámulatos léptekkel a Fekete tenger felé. Az erkölcsi nézet mindenütt megváltozott. A bálványoknak felajánlott hús, mely a vásároknak főczikkét képezte, nem talált többé vevőkre. A hívők zárt köre nem sok tagból állhatott; de körülötte sympathicus, félig beavatott, állhatatlan tömegek verődtek csoportokba, melyek a veszély előtt hitüket megtagadni voltak ugyan képesek, de szívok mélyén mindig hűek maradtak ahhoz. Volt e tömeges áttérésekben a divat vonzó hatásának is része. Szélrohamok valának, melyek állhatatlan népek hullámaival árasztották cl koronként az egyházat, majd visszasodorták azokat attól. A vezérférfiak azomban bátran kitartottak, irtózatuk a bálványimádás iránt vaku.erő bátorságot csepegtetett leikökbe — a szenvedésekkel szemben, hogy az általok felkarolt hit mellett becsületet valljanak.

Plinius, e tetőtől-talpig becsületes ember és a császári rendeleteknek pontos végrehajtója, csakhamar megkezdte munkáját, hogy a reá bízott provinciában visszaállítsa a rendet és a törvényt. (111. és 112. év.) Tapasztalata azomban hiányzott, szeretetre méltó irodalmi ember volt inkább, mint ügyes kormányzó; minden egyes ügyben rendszerint a császárhoz fordult közvetlenül. Traján levélről-levélre válaszolt. E kiváló érdekű levelezés ma is meg van. A császár napi parancsainak ellenőrzése alatt állott, reformálódott minden; a legjelentékenyebb dolog is hatósági intézkedésre szorult. b'ormális edictum jelent meg, mely eltiltotta a heteriákat; a legártalmatlanabb testületeket is feloszlatták. Bithyniában szokás volt népes gyülekezetekben, ahol ezer ember is összejött, ülni meg bizonyos családi eseményeket és helyi ünnepeket; ezeket eltörölték. A szabadság mely hosszú időn keresztül csakis álürügyek alatt csúszik be a világba, majdnem semmivé törpült.

A keresztyén egyházak ki nem kerülhették e gyanakvó politikának támadását, mely mindenütt a heteriák kísérteiét látta és melynek a gyújtogatások ellen hatóságilag szervezkedett százötven munkástársaság nyugtalanságot okozott<sup>7</sup> Plinius útjában többször talál-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Pál apóst, p. 354 és köv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. II. f. V., XIII; Antikr. XV. f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Plin. Epist. 4. 1. v. Tertull. Ápol. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Plin. Epist. X. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Plin. *Epist.* X. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Plin. *Epist.* 116. és 117.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hetaeriaeque brevi fient *Ibid.* X. 33.

kozott ez ártatlan sectárni sokkal, akiknek veszedelmes voltát nem igen fogta fel. Ügyvédi és hatósági működése közben sohasem vett részt semmiféle perben a keresztyének ellen. A feljelentések naponként szaporodtak; az elfogatások terére kellett lépni. A császári legátus az akkori kor sommás eljárásának megfelelően nehány embert elfogatott; a római polgárokat közülök Rómába küldeni határozta el; két diakonissát vizsgálat alá vetett Mindaz, ami napfényre jött, gyerekesnek tűnt fel előtte. Szemet hunyni akart; csakhogy a birodalom törvényei feltétlenül szóltak; a feljelentések nem ismertek határt; csakhamar az egész tartományt el kellett volna fogatnia.

Amisusban¹ a Fekete tenger partján 112 őszén² történt, hogy e zavarok komoly aggodalmat ébresztettek benne. Valószínű, hogy a legutolsó jelenetek, melyek felháborították, Amastrisban³ folytak le, e városban, mely a II. században a pontusi keresztyénség központja volt.¹ Plinius, szokása szerint levelet irt a császárhoz:5

»Kötelességül irtani elé magamnak, hogy minden ügyről, mely iránt kételyeim támadnak, értesítselek. Kicsoda terelhetné habozásomat helyesebb irányba s világosíthatna fel járatlanságomban, hanem Te? Én sohasem voltam jelen még egyetlen pernél sem a keresztyének ellen; nem is tudom, mit kelljen büntetnem, vagy nyomoznom, sem azt, meddig mehetek. Nem tudom, például, tegyek-e külömbséget a beszámítást illetőleg a kornál, avagy egy azon jog-

- <sup>1</sup> Ma Samsun.
- <sup>2</sup> Plinius Trajánhoz irt leveleinek időrendje egész biztosan megállapítható. (1. Mommsen *op. cit.* p. 25—30 s Kei! kiad. Lipcse 1870) Ez időrendből Plinius közigazgatási *itinerariumo* könnyen összeállítható. (Mommsen p. 30.)
  - <sup>3</sup> Ma Amassera. V. Epist. X. 98 (99).
  - <sup>4</sup> Euseb. H. E. IV. 23 V. Hierocles Synecdema p. 696. Wesseling.
- <sup>5</sup> Epht. X. 96 (97). Az ellenvetések, melyeket e levél eredeti volta ellen emeltek, elmosódnak az irályból és azon helyből merített érvekkel szemben, melyet e levél Plinius és Traján hatósági jellegű levelezésében elfoglal. Ha elfogadnók is, hogy e levelet a keresztyének csinálták, azt az administrativ levelezés gyűjteményébe iktatniok semmiesetre sem sikerült volna. E feltevésnek Tertulliánt megelőzőleg lenne helye, minthogy Tertullián már idézi e levelet, igaz, emlékezetből s itt-ott hibásan (Ápol. 2; v. 5). Ez időben Plinius levelezése nem állott rendelkezésükre a keresztyéneknek. Ha a levél költött volt, határozott helyet nem kapott volna, a legjobb esetben a gyűjtemény végén szerepeltették volna. Egyáltalán hihetetlen, hogy egy keresztyén hamisító oly bámulatosan tudta volna utánozni Pliniusnak csiszolt és fényes nyelvezetét. Tertullián és Minucius Felix előtt egyetlen keresztyén sem irt latinul; a keresztyén irodalom legelső latin értekezései afrikai eredetűek. A hívek nyelve különösen Rómában, azelőtt a görög volt. Föl kellene tehát tennünk, hogy a levél Afrikában készült, vagyis azon tartományban, a hol a latint a legbarbárabbul beszélték. Tegyük hozzá, hogy a keresztyének, ha már hamisítottak, sokkal enyhébben írtak volna saját ügyükről, mint azt a levél teszi, a melyben nem egy hely sérthette őket.

sértés esetén, egyenlő beszámítás alá vegyem az erőtlen fiatalt és az érett korút, felmentő ítéletet kell-e hoznom, ha megbánással találkozom vagy azt, aki keresztyén volt, nem részesithetem-e bizonyos kegyelemben, ha az lenni megszűnt, vájjon a név önmaga miatt, anélkül, hogy bűntett forogna fenn, már büntetendő-e, vagy a névtől elválaszthatlan bűntettek azok, amiket büntetnem kell. Egyébiránt a következőleg jártam el azok ellen, akiket mint keresztyéneket jelentettek fel nálam. Megkérdeztem tőlük: keresztyének-e s aki igenlő választ adott, azt megkérdeztem másodszor, megkérdeztem harmadszor, a kinpaddal fenyegetve meg őt; akik makacsul kitartottak, halálra ítéltem; egy dolog kétségtelen előttem s ez az, hogy bármit vétkeztek is legyen avagy ha a bűntettet be sem ösmerték, ez a nyakasság, ez a hajthatlan makacsság mindenesetre büntetendő. Volt az őrültség által megmételyezettek között nehány, akiket, mert római polgárjoggal bírtak, Rómába inditattam útnak. A vizsgálat folyamán, midőn a bűntett nyomai, mint az rendszerint előfordul, mindinkább szélesebb körbe vezettek, különböző elemek vetődtek a felszínre. Egy névtelen libellum érkezett hozzám, — egész hosszú névsorozattal. Azoknak, akik megtagadták, hogy keresztyének voltak, vagy hogy azok, békét hagyni véltem, ha az istenekhez imádkoztak előttem és mirhát, bort áldoztak a Te szobrod előtt, melyet e czélból az istenségek szobraival hozattam elő és ha külömben megátkozták Krisztust; mindazt megtették amiré, mint mondják, erőszakkal sem lehetne kényszeríteni a valódi keresztyéneket. Voltak a feladók által kezeimhez juttatott névsorban olyanok is, akik keresztyéneknek mondották magukat, de csakhamar megtagadták, hogy azok, azt állitván, hogy azok voltak ugyan, de már e hit követői lenni megszűntek már három és több évvel ezelőtt, egyesek még húsz esztendővel is huzakodtak elő. Ezek szintén imádattal borultak le szobrod s az istenek szobrai előtt és megátkozták Krisztust. Sokan azt erősítették, hogy összes vétkök, illetve összes tévedésük arra szorítkozott, hogy bizonyos meghatározott napokon, a nap kelte előtt összejöttek s e gyülekezeteken hymnust énekeltek Krisztushoz, mint egy istenhez s hogy ott esküvel tettek fogadalmat, de nem valamely bűnre, hanem arra, hogy nem lopnak, nem rabolnak, nem paráználkodnak, nem esküsznek hamisan, nem tagadják el azt, amit idegenül kezeikre bíztak; hogy ezt téve, rendszerint elszéledtek, maid ismét egy közös lakomára gyűltek össze, de egy rendes és teljesen ártatlan lakomára; hogy ezzel is felhagytak már azon edictum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. ö. Justin Ápol. 1, 4, 7; Ápol. II. init. Athenagoros Leg. 3; Tertullián Apai. 2, 3; Ad. not. 1, 3. (nomen in causa est).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Világos megkülömböztetése a sacramentalis összejövetelnek (a mise

óta, melylyel, a Te rendeletednek megfelelően, eltiltottam a hetériákat. Ehhez alkalmazkodva, az igazság kinyomozása végett két szolgáló leányt, akiket ők diákonissáknak neveznek,' a kinpadra vonatni tartottam szükségesnek. De egy ostoba zabolátlan babonánál egyebet nem találtam. Ennélfogva felfüggesztve az eljárást, elhatároztam, hogy Hozzád fordulok tanácsért. Érdemesnek tartottam erre az ügyet, már azoknak száma miatt is, akik veszélyben forognak. Mert igen sok mindenféle korn, állású, nemű embereket kellett a törvényeié idéznem s nagy lesz azoknak a száma is, akik ellen hasonlóan kell majd fellépnem; a babonának ragálya nemcsak a városokat, hanem a falvakat és mezőket is megrohanta már. Azt hiszem, hogy gátat kellene vetnünk elébe s a megfelelő intézkedések foganatosításával késnünk nem szabad. Már is tudomásom van arról, hogy a templomokat, melyek majdnem teljesen elhagyatva állottak, ismét látogatják, hogy az ünnepélyeket, melyek nagy ideje megszakadtak, újra megülik és hogy az áldozati húst, melyet itt-ott vett meg valaki, ismét a piaczra viszik. E jelek mind arra mutatnak, hogy igen sok embert lehetne visszatéríteni igen könnyen, ha a megbánásra módot nyújtanának nekik.1

Traján ezt felelte:

«Te, kedves Secundusom, azok ügyének vizsgálatánál, akiket, mint keresztyéneket vezettek bírói széked elé, a helyes utat követted. Efféle dologban egy minden esetre illő, határozott szabályt megállapítani csakugyan nem lehet. Nem szükséges, hogy titánok nyomoztass; ha feljelentik őket, s a példa kedvéért, büntetést mérj ki reájok olyformán azomban, hogy az, aki tagadja, hogy keresztyén és ez állítását tettel is bizonyítja vagyis az által, hogy ami isteneinkhez fordul fohászszal, megbánásának jutalmául kegyelmet nyerjen, bármily gyanú nehezedjék is reá a múltra nézve. A névtelen feljelentéseket pedig, bármily váddal álljanak is elő, egyszerűen tedd félre; mert hitvány dolog ez s többé nem a mi időnkre való.»<sup>2</sup>

A dolog világos. A keresztyén ellentétbe jön a törvénynyel, halált érdemel. Trajántól kezdve a keresztyénség állami bűntény. Egyedül nehány türelmes császár a III. századból fog szemet hunyni prototypusának) és az agapéknak, melyek nem valánák lényeges alkatrészei a cultusnak.

<sup>1</sup> Ministrae. Majdnem minden coliegidiiak voltak ily ministrae-i.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. Tertull. Ápol. 2; Euseb. H. E. III, 33; Chron, ρ. Ib2, Ib5. kiad. Schoene-Meliton Eus. H. E. IV., XXVI. 10; Sulp. Sev. Hist, sacra II. 31; Sz.-Ignácz Actái (kiad, üressel Patr. apóst, p. 371) utalnak erre. Tiberius levele (Malala és Suidasnál, Traianos) nem egyéb, mint görög apocryph mása a Plinius levelének. Traján levelének viszhangja csendül meg Traján állítólagos edictumában, Sz.-Scherbil és Barsamia Actáiban. Cureton Ancient syr doc. ρ. 70, 186.

s fogja eltűrni, hogy keresztyén létezzék.¹ A jó administrationak a legjobb indulata császárok felfogása szerint² nem kell felette kutatnia a vétkesek után; a besugást nem bátorítja fel, de felbátorítja az apostasiát, ha kegyelmet oszt a renegátoknak.³ Oktatni, tanácsolni, jutalmazni a legerkölcstelenebb cselekedetet, az tehát, ami saját önmaga előtt alacsonyit le a legtöbb embert, egészen természetesnek látszik. íme a hiba, melybe a legjobb kormányzatoknak egyike, melyek valaha léteztek, esett az által, hogy a lelkiismeret világába tartozó dolgokhoz nyúlt és az áltamvallás ős elvéhez ragaszkodott, ez elvhez, mely a régi kicsiny áltamokban, a családnak e tágabb alakzataiban, egészen természetes, de végzetes egy nagy birodalomban, mely közös történetet, közös erkölcsi szükségleteket nem ismerő részekből van megalkotva.

Világosan kitűnik továbbá e megbecsülhetlen okiratokból, hogy a keresztyéneket, nem mint zsidókat üldözik többé, miként az Domitianus alatt történt A törvénykezés mezején nem fordul elő az összetévesztés többé, habár a közönséges életben még gyakran fogunk találkozni vele? A judaismus nem volt delictum,<sup>3</sup> sőt az a lázadás napjaitól eltekintve, saját biztosítékokkal és saját szabadalmakkal birt'.' Sajátságos! A judaismust, mely háromszor lázadt fel féktelen dühhel a császárság ellen, nem üldözték soha hivatalból. A rossz bánásmód, melyben a zsidók részesültek, mint a musuhnán országokban a rajáhk, egy alárendelt helyzetnek volt a következménye, nem legális büntetés.7 A második és a harmadik században igen ritkán vetettek halál elé zsidót azért, hogy a bálványoknak és a császár képének áldozni vonakodott. De sőt az administratio nem egyszer védelmébe veszi a zsidókat a keresztyének ellen.8 Ellenben a keresztyénség, mely sohasem lázadt fel, tényleg törvényenkivüli állapotban sinylett. A judaismus, ha szabad e kifejezéssel élnem, concordatumot kötött a birodalommal; 9 a keresztyénségnek nem volt concordatuina. A római politika érezte, hogy a keresztyénség az a féreg, mely bensőleg roncsolja az antik társadalom épületét. A ju-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lamprid *Alex. Ser.* 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eutrop. VIII. 2; Julian. Caes. p. 311. kiad. Spanh.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tertullián. *Ápol.* 2, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Spart. Sept. Ser. 16; Carac. 1; Latnprid Alex. Ser. 22, 45, 51. s főleg Iladrián levele Vopiscusnál Satura. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Az ellentét feltüntetését 1. sz. Justin *Dial. cum. Tryph.* 39. vég.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Latnprid. Alex. Ser. 22; Judoéit privilegia reservavit v. Tertull. Ápol. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Óvakodjunk a túlzástól, v. Spart. Carac. 1; Bab. Talni. Aboda zara 8. b.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. Philotophumena IX. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Digest. (L. II·) 1. 3. §. 3. de Decurionibus; ibid. (XXVII. 1), 1. 15 §. 6. de Excutationibus (Severus és Caracalla törvénye kifejezetten mondja quae zupentitoaem eorum laedereat . . . per quae cultut inquiaari videtur).

daismus nem vágyott a birodalom birtokbavételére; annak természetfölötti bukásáról álmodozott. Szenvedélytől megittasodott óráiban fegyvert ragadott, mindent rakásra ölt, vaktában ütött, vágott, azután mint egy őrült a roham után lánczra veretni engedte magát, mialatt a keresztyénség zajtalan, lassan dolgozott művén. Látszólag alázatos és szerény volta mellett féktelen ambitio lakott szivében; közte s a császárság között élethalál harcz folyt.

Trajánnak Pliuiushoz irt válasza nem volt törvény; de törvényeket tételezett fel és azokat magyarázta. A bölcs császár által indítványozott mérséklet nem sok következménynyel járhatott. A keresztyének iránt táplált rosszakaratnak ürügyet találni igen könnyű volt.1 Nem kellett ahhoz egyébb, mint egy aláirt vád, mely valamely nyilvános cselekményre irányult. Már pedig magatartása, midőn egy templom előtt elment, kérdései a piaczon az élelmiszerek eredete felől, távolléte a nyilvános ünnepélyektől azonnal elárulta a keresztvént.<sup>2</sup> A helvi üldözés tehát meg nem szűnt többé. Nem annyira a császárok, mint a proconsulok voltak az üldözők/1 A kormányzó jó vagy rossz akaratától függött minden; már pedig a jó akarat ritka dolog volt. Elmúlt már az az idő, midőn a római aristokraczia bizonyos jóakaró kíváncsisággal kapott ez exoticus tulajdonságokon. Hideg megvetés honol immár szivében ez őrültségek iránt, melyekről az emberi faj iránt kegyeletből lemond, hogy azt egyszerre elnyomhassa. A nép, másfelől, igen fanaticusan viselkedett Az, aki sohasem áldozott vagy aki valamely szent épület előtt elhaladva, nem hintett felé csókot, életét tette koczkára.<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eus. H. E. III. 33. Az állítólag Traján alatt kivégzett vértanuk Actái nem bimak értékkel. Sz. Seherbil és Barsamia syr Actái (Cureton Ancient syr doc. p. 41—72; Moesinger Acta SS. mart. Edess. 1. Inspruk 1874.) bizonyára nem képeznek kivételt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, főleg Minucius Felix 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ilyen volt az az Arrius Antoninus, aki annyi keresztyén vért ontott Ázsiában (Tertull. *Ad Scap.* c. 5). Nem Arrius Antoninus. Antoninus l'iusnak anyai nagyatyja, hanem egy hasonnevű ember Commodus idejéből. Tillemont *Mem.* p. II. p. 572, 573; Waddington *Fastes des pros, asiat.* p. 154—155; 239—241; Mommsen, ifj. Plin. indexe kiad. Keit p. 402.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tertullián Ad Scap. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lucian Demonax 11; Apulejus De magia 56; I., fent

#### HUSZONKETTEDIK FEJEZET.

## Antióchiai Ignácz.

Antióchia¹ igen viharos napokat élt át abban a mérkőzésben, mely oly teljesen eredménytelennek bizonyult. Az Antióchiai egyháznak vagy legalább azon töredékének, mely szent Pált követte, élén e pillanatban egy mély tisztelettel körülvett férfi állott, a kit Ignatius nak hívtak. E név valószínűleg a syr N n r a n a val egyértelmű.² Ignácz általános tekintélynek örvendett az összes egyházakban, főleg Kis-Ázsiában.¹³ Előttünk ismeretlen⁴ körülmények folytán valószínűleg valamely népmozgalom következtében⁵ elfogták, halálra ítélték és minthogy nem volt római polgár, Rómának szánták, hogy ott az amphiteatrnmban a vadállatok elé vessék.6 Szép és a római

- <sup>1</sup> Chrys. János, Or. in Ign. mart. 4. Opp. II. p. 597. Monti.
- <sup>2</sup> A syr és az arab kéziratokban Ignácz neve után mindig e jelző áll, nurono vagy nurani (igneus)^ mely bizonyára vonatkozást tartalmaz az Ignatius tignis) névre. Lehetséges azomban, hogy megfordítva Nurono jöhet az Ignatius névből. A zsidóknál használatos volt e név (Egnatius) Corpus inser. gr. 4129. sz.
- <sup>3</sup> E kiváló egyházi alakra vonatkozó közvetlen tanúbizonyságok sántítanak. minthogy a Polycárp-féle levél kétes értékű. Irén. (v. XXVIII. 4.) és Euseb. (H. E. III. 3b) csak is a neki tulajdonított levél után ismerhették Ignáczot. Ignácz vértanú Actái a IV. századból valók, s csak az általunk is ismert okiratok alapján jelentek meg azok. A Mart. Ignat. 3. adata, mely szerint Ignácz a János növendéke lett volna, tehát értéktelen. (1. fent). Az Ignáczféle hét levél teljes eredetisége tarthatlan (1. a Bevez.). De e levelezés, ha teljesen apocryph is, épp úgy, mint a Polycárp levél, a II. század vége előtt már létezett, e tény eléggé bizonyít Ignácz vértanuságának valósága és neki tulajdonított fontosság mellett.
- <sup>4</sup> Az Ignácz vértanú Actái mesterkélten kötik össze Ignácz börtönre vetését Trajánnak Antiochiábani tartózkodásával. Euseb mit sem tud erről (H. E. III. 36) s Ignácz halálát Trajánnak keletre távozása elé teszi. V. Sz. Jerom. De viris iii. 16. üressel Actái (Patr. apóst, p. 36S) Traján ötödik éve mellett törnek lándzsát. Sz.-Ignácz Actáinak ez időrendje egészben hibás. V. Dierauer p. 170. jegyz. H. ö. sz. Scherbil Actáinak elejét.
  - <sup>5</sup> Ignácz Ad Smyrn. 11; Ad Poiyc. 7; Ad Rom. 10.
- <sup>6</sup> L. Antikrislus p. 163—164. V. Digest. XLVIII., XIX. 31. A lyoni és viennai egyh. levele, Euseb. H. E. V. 1, 37. (1. azomban 44, 50); Hennas

nép szemeire méltó embereket választottak ki erre.¹ Antióchia e bátor hitvallójának útja Róma felé Ázsiának, Macedóniának és Görögországnak partjai mentén² valóságos diadalmenet volt Az útba eső városok egyházai körül rajongták, tanácsait kérték, ő viszont tanításokkal tele leveleket irt hozzájok, mely tanoknak szent Páléhoz, a Jézus Krisztus foglyáéhoz hasonló helyzete nagy tekintélyt kölcsönzött.³ Különösen Smyrnában Ázsiának összes egyházaival érintkezett Iguáczius.⁴ Polycárp, Smyrna püspöke láthatta őt és emlékét szivébe véste.⁵ Ignácznak kiterjedt levelezése⁶ lehetett e vidéken; leveleit majdnem oly nagy tisztelettel gyűjtögették össze, mint az apostoli iratokat. Az egyre jövő és menő istenfélő futárok közepette inkább egy hatalmas emberhez hasonlított, mint fogolyhoz. A látvány magokat a pogányokat is meglepte s egy különös regénynek szolgált alapul, melyet ma is bírunk.⁵

Ignácznak eredeti levelei, ugylátszik, majdnem mind elvesztek; a reánk maradt s nevét viselő ephesusi, magnesiai, trallesi, philadelfiai, Smyrnai, Polykárp-féle levelek apocryphok.<sup>8</sup> A négy elsőt Smyrnában irta volna, a két utolsót Alexandria Troasban. Mind a hat egy azon typus után készült. Az egyéni génius jellege teljesen hiányzik belőlük. Ugylátszik azomban, hogy azon levelek között, melyeket Ignácz Smyrnából irt, egy a római hívekhez intézett levél is volt, Pál példájára. E termék az egész egyházi ókort megragadta. Ireneus, Origines, Eusebius idézik és csodálják. Irályában van bizonyos kesernyés és markirozott íz, valami az erőteljesből és a népiesből; olykor a szójátékokig is elcsapong; bosszantó túlzások kellemetlenül hatnak az ízlésre; de a hitnek lángolása, a halál utáni emésztő vágy még sohasem sugalmazott szenvedélyesebb kifakadásokat. A vértanúnak

Pásztora vis. III. 2; Diognet. irt levél c. 7; Justin Dial. c. 110; Tertull. Ápol. 40. Malala szerint (Corpus ignat. p. 221, 252), Ignáczot Antiochiában végezték volna ki Traján parancsára, a kit a püspöknek kifakadásai felbőszítettek; ez azomban Malala durva tévedése. Polycárp levele (0, §.) bizonyít a középtengeren át történt utazás mellett s ha a levelet, mint az ál-Ignáczféle leveleket apocryphnek vesszük is, még mindig megmarad a római ut, a melyet egy széleskörű, nyilvánosságra szánt iratoknak alapjául választottak a második század végén.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Si ejus roboris vei artificii sint ut digne populo romano exhiberi possint» Digest. 1. c. E szokást csupán Antoninus kezdte eltörölni.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Polyc. Ad Phil.9. J; Ignácz Ad Rom. 9. §; Sz.-Pál utazása e part mentén.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Epist. Ad Rom. 9. §...

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ignácz Ad Rom. 16; Ad Magú. 15; Ad Trail. 12. ·

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Polyc. *Epist. ad PhU.* 9. ij. Ne feledjük, hogy komoly érvek szólnak e levél valódisága ellen.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Epist. ad Rom. 2, 9, 10. §§.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Lucian *Peregrinus* 11 §. s köv.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> L. A Bevez. e kötet elején.

lelkesedését, mely kétszáz esztendőn keresztül uralkodott a keresztyénség fölött, e rendkívüli terméknek szerzője, bárki volt is az, fejezte ki a legrajongóbban.

«Imáimnak ereje által megadatott nekem, hogy a ti szent orczáitokat megláthassam; sőt több adatott meg nekem, mint a mennyit kértem; mert ha Istennek kegyelme megengedi, hogy czélomat elérjem, reméllem, hogy mint a Jézus Krisztusnak foglya ölelhetlek majd benneteket. Ügyem jól indult hacsak semmi sem vág elébe a sorsnak, mely reám nézve bételt. Egyedül ti okoztok nekem nyugtalanságot: félek, nehogy a ti szeretetek káros legyen reám nézve.1 Ti többiek, ti mitsem koczkáztattok; de én, Istent veszítem el, ha engem megmentenetek sikerül. . . . Sohasem találok ily kedvező alkalomra, ti pedig, feltéve hogy lessz bennetek keresztyéni szeretet és békén maradtok, sohasem szolgáltok ennél jobb ügyet. Ha nem szóltok egy szót sem, Istené leszek egészen; de ha ti testemet szeretitek, újra a küzdtérre vetem azt. Bocsássatok el engem az áldozatra, hogy, mialatt elkészül az oltár, ti, akik a keresztyén szeretetben egybegyültetek, ezt énekelhessétek az Atyához a Krisztus Jézusban: «Oh kiapadhatlan jóságu hatalmas Isten, aki Syriának püspökét napkeletről napnyugatra vezetni méltóztattál!» Mert valóban jó nekem elnyugodnom itt Istenben, hogy ő benne keljek fel ismét.

Ti sohasem tettetek még senkivel rosszat: miért forgattok ilyesmit eszetekbe ma? Ti annyiaknak mesterei valátok! Én nem akarok egyebet, mint megvalósítani azt, amit ti hirdettek, a mit ti előirtok.² Erőt kívül és belül könyörögjetek csupán számomra, hogy necsak keresztyénnek hívjanak, de hogy annak találtassam is, ha majd eltűnők a világ szerint. A világ tüneményeiben nincs semmi jó. «A mit látni lehet, időleges az, amit nem lehet, az az örökkévaló.! ³ Ami Istenünk Jézus Krisztus, aki az Atyában él, nem tűnik fel többé. A keresztyénség nemcsak csöndben, zajtalan munkálkodik, a menydörgés harsogásával lép fel, ha gyűlöletévé vált a világnak.⁴

Attól tart, hogy a római keresztyéneknek pénzzel, szóval sikerül kiszabaditaniok őt. L. Constit. apóst, IV. 9; V. 12. Lucian. Peregr. 12. Euseb. H. E. IV. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A római egyház a legszigorúbb elveket vallotta a vértanuságra vonatkozólag. L. Hernias *Pásztora* (1. e tuű VI. kötetét).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A II. Cor. IV. IS. idézete, mely sz. Ignácz leveleinek régi kiadásaiban nincs meg.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Siopés inonont kell olvasni. A peismom's-ríak nincs értelme; allJ-mo-non-t. tételez fel. A kifejezésnek második tagja, mely a hét leveles gyűjtemény-ből eltűnt és a tizenhármasban megvan, bizonyára a kezdetleges szöveghez tartozott (1. üressel Palres apóst, p. 167, 7. jegyz.)

Megirtam a gyülekezeteknek, közöltem mindenkivel, hogy megfogok halni bizonyosan az Istenért, ha ti abban meg nem akadályoztok. Könyörgök tinektek, ne legyetek a ti zabolátlan jóságtok által az én leggonoszabb ellenségeim. Bocsássatok el engem, hogy legelője lehessek a vadállatoknak, a kik Isten színe elé visznek el engem. Istennek gabonája vagyok; meg kell őröltetnerti a vadállatok fogai között, hogy a Krisztus kenyerének találtassam. Béczézzétek őket inkább, hogy ők legyenek az én sírom és hogy semmit se hagyjanak meg testemből, s hogy az én temetésem pompája ne okozzon gondot senkinek. Valódi tanítványa akkor leszek a Krisztusnak, ha a világ nem látja többé testemet. . .

Syriától kezdve egész Rómáig, szárazon, tengeren, nappal, éjjel egyre harczolok a vadállatok ellen, itt a tiz leopárd körmei között (őreimet, a katonákat értem, akik animál gonoszabbak, mennél több jóban részesülnek.)¹ Az ő durva kezök alatt formálódom, «de ez által még nem igazolok meg.»² Bizony mondom nektek, hogy a reám várakozó vadállatok elé állítva csak nyerhetek. Reméllem, hogy jó állapotban fogom találni őket, csakhogy azonnal fölfaljanak, s ne tegyenek velem úgy, mint azokkal, akikhez nyúlni vonakodnak. Ha pedig elhúzódnak tőlem, kényszeríteni fogom őket.

Bízzátok reám a dolgot, én tudom, mi előnyös nekem.³ Most válók csak valódi tanitványnyá igazán. Nem; semmiféle hatalom, akár látható, akár láthatatlan, nem fog megakadályozni engem abban, hogya Jézus Krisztus társaságát ne élvezzem. Vessenek tűzre, keresztre, vadállatok közé, törjék ki csontjaimat, vagdalják össze tagjaimat, égessék meg testemet, a démonnak összes zúzó eszközei szakadjanak reám, csak egygyé legyek a Jézus Krisztusban. . . Az én szerelmem a keresztfa és vérem nem lángol többé az anyagért, elő viz⁴ folyik, mormol ereimben s ezt mondja nekem: «Jöjj az Atya elé.» Nem találok élvezetet többé a romlandó érzetekben, sem ez életnek örömeiben. Istennek kenyerét kívánom, kenyerét az életnek, testét a Jézus Krisztusnak, Isten fiának, aki az idők végezetével a Dávid és Ábrahám vérétől született; italul pedig az ő vérét, a soha el nem múló szeretetet, az örök életet»

Hatvan esztendő múlva Ignácznak halála után a levél jellemző kifejezése: «Istennek gabonája vagyok»... hagyományossá

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A katonák, hogy a hívek még jobban fizessék, bizonyára kétszeresen bántak durván a hitvallőval (1. Lucián *Peregr.* 1. c).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. Cor. IV. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ignácz kétségkívül azt akarja mondani, hogy a halál — keresztyén szempontból csak nyereség, de azt is, hogy az amphitheatrum vadállatai nem bánnak majd vele oly gonoszul, mint őrei.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> H. ö. Ján. VII. 38.

vált az egyházban s egyre azt ismételgették, hogy abból merítsenek bátorságot a vértanúságra. Lehetséges, hogy egy szájról-szájra adott hagyománynyal van dolgunk; lehet, hogy alapjában a levél is eredeti, erőtől duzzadó kifejezéseit értem, melyekkel a halál utáni vágyát és a Jézus iránti szeretetét fejezte ki Ignácz. A Polycárp vértanuságáról (155.) szóló eredeti leírás, ugylátszik, vonatkozásokat tartalmazott e római levélre.<sup>2</sup> Ignácz tehát a vértanuság nagy mestere, sugalmazója a Jézusért elszenvedendő halál esztelen lázának. E valódi vagy ál levelekből merítették a megkapó kifejezéseket, a rajongó érzelmeket. István diakon az ő heroismusa által a diaconatust és az egyházi szolgálatot avatta szentté. Antiochiának püspöke szent fénykörrel övezte körül még ragyogóbban a püspöki functiókat Nem ok nélkül történt, hogy neki tulajdonítják azokat az iratokat, ahol e cselekvési kör a felhőkig van felmagasztalva. A püspökség' valódi pátronusa, az egyházfők kiváltságos állásának a megteremtője, félelmetes kötelességeiknek a legelső áldozata: Ignáczius.

Sajátságos dolog, hogy e történet, melyet később a század egyik legszellemesebb írójának, Luciánnak elbeszéltek, sugalmazta fővonásokban Peregrinus haláláról·» czimű kicsinv rajzát. Nem igen lehet kétséges, hogy Lucián nem az Ignácz-féle elbeszélésekből vette volna át azokat a részeket, ahol úgy állítja oda az ő szédelgő alakját, mint aki püspökként és hitvallóként szerepel, akit Syriában vernek vasra, Itáliába menesztik útnak hajón, gondozó figyelemmel és előzékenységgel vesznek körül a vigasztalására elősereglett hívek<sup>1</sup> Peregrinus, miként Ignácz fogságából az útba eső hires városokhoz tanácsokkal és szabályokkal, melyeket törvények gyanánt tisztel mindenki, telt leveleket intéz;1 vallási jellegű küldötteket utasításokkal lát el; végre megjelenik a császár előtt s annak hatalmával oly vakmerőséggel daczol, melyet Lucián szemtelennek talál, de a melyet a rajongónak csodálói a szent szabadság egyik mozzanataként állítanak oda.<sup>11</sup>

Az egyházban Ignácznak emlékét főleg szent Pálnak követői emelték ki magasra. Ignácz majdnem oly kiváló állást foglalt el

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Iren. V. XXVIII. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. ö. Ad Rom. 5, Mart. Poiyc. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> De morte Peregr. 11—13. §j., 18, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Diathdkas tinas kai paraineseis kai nomoüt. Luciánnak kezei közé igen könnyen juthatott, egy ál Ignácz-féle hét leveles gyűjtemény. Peregrinus halálát Euseb. 165-re teszi (Chron, p. 170, 171. Sehoene).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> V. Ign. Ad Polyc. 7. és Polyc. Ad Phii. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lucián talán oly Actákat olvashatott, a hol Ignácz megsértette a császárt (Malala.1. c. itt fent.)

 $<sup>^7</sup>$  Sz.-Pál leveleinek utasítása észrevehető az ál Ignácz-féle levelekben. A tan egészben zsidóellenes. V.  $Ad\ Smyrn.\ 1.$ 

az ő szemükben, mint szent Pál.¹ A vértanú nagy tekintélye volt azon okok egyike, melyek ama csoport javára döntötték el a port, mely csoportnak azon joga, hogy a Jézus egyházában létjogosultsággal bírjon, még annyira vitás volt. Pálnak egyik, a püspöki hatalom megállapításáért buzgó tanítványa 170 körül azt a tervet eszelte ki, hogy az apostolnak tulajdonított pastoralis levelek példájára Ignácz neve alatt egész sor levelet szerkeszszen, mely arra volt szánva, hogy a keresztyénségnek zsidóellenes fogalmát, valamint a szoros hierarchiának és a katholicus orthodoxiának eszméit a docéták és bizonyos gnosticus secták tévedéseivel szemben állapítsa meg. Az iratokat, melyekről azt akarták elhitetni, hogy azokat Polycárp gyűjtötte össze,³ nagy készséggel fogadták mindenütt, úgy, hogy azok a fegyelem és a dogma megállapításában döntő befolyást nyertek.

Ignácz mellett a legrégibb okiratokban³ két embert látunk társként szerepelni. Zosimost és Rufust. Ignácznak, úgylátszik, nem voltak útitársai;⁴ lehet Zosimos és Rufus ismert alakok voltak Görögország és Ázsia egyházainak körében, olyanok, akiket mély odaadásuk a Krisztus egyháza iránt ajánlott.

Ugyanez időtáit szenvedhetett vértanúságot egy másik hivő is. aki, mint a jerusalemi egyház feje és Jézusnak rokona, neves ember volt az egyházban, Simeont értem, Clopasnak fiát (illetve másodunokáját). A keresztyének között megállapodott s valószínűleg körülöttük elfogadott azon nézet, mely szerint Jézus a Dávid törzséből származott, összes rokonainak is megadta e czimet Már pedig oly forrongó helyzet mellett, minőben Palestina volt, ily czimet nem lehetett veszély nélkül viselni. Már Domitián alatt tapasztaltuk, hogy a római hatóság rosszalólag lépett fel a Juda fiának bevallott igényével szemben. Traján alatt ugyanily nyugtalanság kapott lábra. Clopas utódai, akik a jerusalemi egyházat vezették, sokkal szerényebb emberek voltak, hogysem nagyon dicsekedtek volna e leszármazással, melyet a nemkeresztyének, úgy lehet, elvitattak volna tőlük, de nem titkolhatták el azt a Jézus egyházához társult hívek előtt, ez eretnek ebioniták, essenianusok, elkasaiták előtt, akik közül többen alig voltak keresztyének. A sectariusok nehány tagja feljelentést nyújtott be a római hatósághoz, s Simeont, Clopas fiát, a bíróság elé állították.<sup>5</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Polyc. Ad Phil. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Polyc. *Ad Phil.* 13. E post-scriptum mindenesetre apócryph.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Polycárp Ad Phil. 9. V. Mariiról, rom. I5. Kai. jan.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A Polyc. 1. utalás nem Ignáczra vonatkozik. Lásd a Bevez. e kötet elején.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hegesipp. Eus. H. E. III. 32; Eus. *Chron.* Traján 10 éve; *Chron. pasa.* p. 252; Cotelier *Ad Const. apóst.* VII. 46. .

Judeának consularis legátusa e pillanatban Tiberius Claudius Atticus volt, úgylátszik a hires Heródes Atticusnak atyja.¹ Alacsony származású athéni ember, akit egy óriási kincsnek lelése hirtelen meggazdagitott, s akinek a consult cziraet pénzen megvásárolni sikerült. Simon ügyében roppant kegyetlenül járt el. Több napon keresztül kinoztatta a szerencsétlent, kétségkívül azért, hogy kierőszakolja belőle az állítólagos titkot. Atticus és birótársai bámulták bátorságát. Végre is keresztre feszítették. Hegesippos, akitől e részleteket tudjuk, arról is értesít, hogy Simonnak vádolóira szintén reá bizonyult, hogy a Dávid törzséből valók s ők is elvesztek. Efféle feljelentéseken nincs mit csodálkoznunk. Tapasztaltuk már, hogy a 64-ik évi üldözés alkalmával, legalább Péter és Pál apostolok halálában, a zsidó és keresztyén secták belső villongásainak rovására irható fel a túlnyomó rész.²

Rómának e korszakban ugylátszik, nem jutott ki a vértanukból. Az egyház élén álló presbyteri és episcopi között Evarest, Alexander és Xystos³ fordulnak elő, akik ugylátszik, békén haltak meg.¹

¹ Szent Simon vértanuságának ideje kétes. Eusebius az δ *Krónikájában* szokása szerint nem ad pontos keletet. Eusebiusnak más forrása Hegesippos állításánál, aki a vértanuságot *epi Traianoú Kaisaros kai hypatikod Attikád* teszi, nem volt. Atticus legatioira és consulságaira vonatkozó időpontok külőmben is hiányzanak (Waddington *Fastes de\* prov. asial.* 1. p. 192—194; Borghesi *Ceuvr. compl.* t. V. p. 533—534). Ezt az Atticust feltaláljuk Sz.-Ignácz Actáinak bizonyos kiadásaiban is, melyek ebben, ugylátszik, Hegesippost követik (id. Euseb.) üressel *Patre\* apóst*, p. 368; Zahn *Ignatius von Anl.* p. 17. S köv. 630.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Róm. Kelem. *Epist.* 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Irén. III., III. 3. és Euseb. H. E. V. XXIV. 14; Eus. H. E. IV. S. V. Liptius *Chron. dér rom. Bisch.* p. 1<>5 és k. Sextus pythagoreusi *Gnómdit* névcsere alapján tulajdonították Xystus pápának.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Irén. III., III. 3. A II. század egyedüli vértanú pápája Telesphoros.

#### HUSZONHARMADIK FEJEZET.

## Traján halála. — A zsidók lázadása.

Traján, Dáciának legyőzője, a diadalmas, a hatalom azon polczán, melynél magasabbra eddig ember nem emelkedett, daczára hatvan évének, óriási terveket szőtt a keletre vonatkozólag. (114. év) A birodalom határvonala Svriában és Kis-Ázsiában még nem volt eléggé biztosítva. A nabáteai királyságnak megdöntése századokra vetette vissza az arabok részéről fenyegető veszélyt. Az amién királyság azomban, bár vazallusa volt a rómaiaknak, folyton a pártusszövetség felé hajlott A dák háborúban Arsacides szövetség kötése végett tárgyalásokat folytatott Deceballal. A párthus-birodalom, mint Mesopotamiának ura, Antióchiát fenyegette és az önerejükből védekezni nem képes provinciákra nézve állandó veszélyt képezett. Oly keleti expeditió, mely Arméniának, Osrhoennek, Mygdoniának, e tartományoknak, melyek Lucius Verus és Septimius Severus táborozásai óta tényleg a birodalomhoz tartoztak, a birodalomhoz való csatolását tűzte ki czélul, okszerű lett volna. Csakhogy Traján nem tájékoztatta magát eléggé a Kelet helyzete felől. Nem vette észre, hogy Syrian, Arménián, északi Mesopotámián túl, az ős kelet terül el nomádjaival, tanulatlan lakosságú városaival, akik között az európai rendnek megállapítása a lehetetlenséggel határos. Ezt a keletet még sohasem hódította meg maradandólag a civilisatio; maga Görögország is csak átmenőleg uralkodott e tájakon. A teljesen elütő kiima alatt élő világban római provinciákba osztani be a törzseket, a római életmódot ültetni közéjök, valóságos agyrémnek tűnt fel. A császárság, melynek minden erejét a Rajna és a Duna mentén hullámzó germánok vették igénybe, nem kevésbbé nehéz küzdelemnek ment elébe a Tigris partján; mert, ha a határfolyamot egész folyása mentén a Tigris képezi, Rómának e medren túl nem állottak többé rendelkezésére a nyugatnak solid gall és germán törzsei. Hogy Traján ezt nem vette észre, oly hibát követett el, minőt I. Napoleon 1812-ben. Hadi vállalata a Párthusok ellen az Oroszország elleni táborozáshoz

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plin. Epht. X. 74 (16).

volt hasonló. A bámulatosan kieszelt expeditio a győzelmek egész sorozatával kezdődött, hogy azután a természet elleni küzdelemmé satnyuljon és visszavonulással végződjék, mely komor lepellel vonta be a legragyogóbb uralom utolsó napjait.

Traján 113. octóber havában<sup>1</sup> hagyta el Italiát, melyet nem látott viszont többé. A téli hónapokat Antiochiában töltötte és 114. tavaszán felvonult Arménia ellen. Az eredmény meglepő volt; szeptemberben római provinciává lett Arménia. A birodalom határai elérték a Kaukázust és a Kaspi tengert. Traján a következő telet Antiochiában pihente ki.

A 115. esztendőben nem kevésbbé rendkívüli eredményeket ért el. Mesopotamia északi részét, többé-kevésbbé független kicsiny államaival leverte, meghódította: hadteste a Tigrishez ért. E vidé-keken nagyszámban laktak a zsidók.² A parthusoknak állandó hűbéres dynastiája, az hsatok és a Monobazok családja bírta Nisibet" Ezúttal is, mint 70-ben, bizonyára harczra kelt a rómaiakkal. Megkellett hódolnia. Traján a telet ismét Antiochiában töltötte, ahol deczember 13-án a rettenetes földrengésben, mely tönkretette a várost, majdnem maga is odaveszett s csak nagy bajjal menekülhetett.<sup>4</sup>

A 116. esztendő csodákat látott; mintha Nagy Sándor korszaka támadt volna fel újra — Traján meghódította Adiabénét a Tigrisen túl élénk ellentállás után, melyben a főszerepet kétségkívül a zsidó elem játszotta.' Itt kellett megállapodnia. Szerencséjének tetőpontján a párth-birodalom szivéig hatolt Traján. A parthusok harczászata, mint az oroszoké 1813-ban, eleinte az ellenállás mellőzésére szorítkozott. Traján ellenállás nélkül haladt előre egész Babylonig, bevette Ktesiphont, a birodalom nyugati fővárosát, innen a Tigris mentén a perzsa öbölig vonult le, egy pillantást vetett a távoli tengerekre, melyek, mint egy álom tűntek fel a rómaiak előtt, visszatért Ba-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ez események időrendjét 1. Volkmár *Judith*, p. 40 s köv., 136 s köv., Dierauer Büdingernél, *Untersuch zűr mim. Kaisergesch.* 1. p. 152 k., Noel Desverges *Compt. rend, de l'Acad. des inser.* IS66. p. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jos. Ant XVIII., IX. 1; H. ö. Jer. Tabu. Jebamoth I, 6. Bab. Talm. Jebamoth 16 a.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jos. Ant. XX., III. és IV.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Akik azt hiszik, hogy Ignáczot Trajánnak antiochiai tartózkodása alatt ítélték el s azt akkor halatják is meg, elfogatását. mint a csapások elleni piaculumot, e pillanatra teszik. Ez azomban teljesen újabb keletű és Malala János elbeszélésén alapszik.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Trajánnak érmét, Assyria BT Palestine in Potest. P. R. Redact, (v. Eckhol. t. VI. p. 463, 464) hitelt érdemlő régész még sohasem látta. Arra legelőször Occo Adolfnál akadunk, Imper. rom. numismata 1. kiad. (Antverp. 1579). p. 144; 2 kiad. (Augsburg, 1601) p. 215. Ügyetlen utánzata az a valódi éremnek Armenia ET Mesopotamia In Potestatem P. R. Redactae (Longperier).

bylonba. Itt jelentek meg az első sötét pontok a látóhatáron. A 116. év végén arról értesült Traján, hogy lázadás tört ki háta mögött. Semmi kétség, hogy abban a zsidók tömegesen vettek részt. Babyloniában igen számosán laktak.¹ A palestinai zsidóság állandó öszszeköttetésben állott a Babyloniában lakó zsidókkal; a két hely hi ttndósai könnyedén cseréltek helyet egymással.² Széleskörű politikai szövetség jött létre titkon, ügyesen kerülve ki a hatalom őrködő szemét. Traján a veszedelmes mozgalom leveretését a berber lovasság felügyelőjére, Lusius Quietusra bízta, aki gúnyával a rómaiak szolgálatába lépett s a párthus-háborukban kitűnő szolgálatokat tett. Quietus visszafoglalta Nisibist, Edessát. Traján azomban átkezdte látni, hogy lehetetlenre vállalkozott; a visszavonulásra gondolt.

Vészthozó híreket kapott egymás után. A zsidók minden felől fellázadtak.¹ Leírhatatlan borzalmak játszódtak le Cyrénaicában. A zsidók lángoló dühöngése eddig sohasem látott fokot ért el. A szerencsétlen nép újra elvesztette a fejét. Akár, mert neszét vették már Afrikában annak, hogy Traján szerencséje ingadozni kezd, akár, mert Cyrénének zsidósága, mely valamennyi között a legfanatikusabb volt,⁴ nehány próféta biztató szavára azon képzelődésben élt, hogy a haragnak nagy napja a pogányok vesztére elérkezett s hogy a messiási kiirtás előjátéka immár beköszöntött, az összes zsidóság mozogni kezdett, mintha démoni düh szállotta volna meg.² Nem lázadás volt az, hanem irtózatos kegyetlenséggel párosult mészárlás. Lucova nevű királyuk vezetése mellett vak dühhel üldözték a görögöket és a rómaiakat, hogy azután áldozataik húsát megegyék, beleikből csináljanak magoknak övét, vérökkel mázolják be testöket, megnyuzzák őket s bőrükkel díszítsék fel magokat. Őrült dühökben középütt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jos. Ant. XVI. HI. I; XVIII. IX.; Philo. Leg. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Derenburg, *Palest*, p. 342, 344—345. jegyzet.

³ Dio Cassius LXVIII. 32; Euseb. H. E. IV. 2; Eus. chron. Traján 17, IS, m. éve és Hadrián 4. (v. 5) éve; Orosus VII. 12; Spartián Hadridn 5; Appian Bell. civ. II. 90. és a Miller úr által felfedezett Arabica töredék, Revue arch. 1860. p. 101—110; Ann. de Γ Assoc. der etudes grecques 1869. p. 124 s köv.; Eragm. hist, graec. V. 1. r. add. p. LXV.; a talmud részletek a polemos schet Quitos és az iom Traianos felől s alább és Jer. Tahn. Sukká V. 1; Barchebraeus Chron. arabe p 120, arab szöveg; Chron. syr. p. 56, syr szöveg. Euseb. (H. E. IV. II. I. 2; Chron. Traján 17, IS. és 19. éve), a háborút a 115, 116, 117. évekre terjeszti ki ( 1. a Schoene kiad.) Dio Cassius és Orosus Pál azomban nem mondanak ilyest. Appian elbeszélésének (Miller töredék) körülményei kizárták az áradás időszakát, inkább a 116 év végére, vagy a 117 év kezdetére látszanak utalni.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. Az Antikrist. p. 538, 539.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hósper hypo pneumatos deinoù tinos kai stasiódous anahripisthentes. (Euseb ), incredibili motu sub uno tempore, quasi rabié efferati (Orosus).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Dio Cassiusnál a neve *Andreas*, bizonyosan a másoló hibájából.

fűrészelték ketté a foglyokat Majd a vadállatok elé vetették a pogányokat a zendülők megtorlásául annak, amit ők magok szenvedtek és kényszeritették őket, hogy egymást öljék meg, mint a gladiátorok. Kétszázhuszezerre teszik számát azoknak, akiket Cyrenében ilyen módon elpusztítottak, áldozatul esett majdnem az egész lakosság, a provincia pusztasággá süllyedt. Hogy azt újra benépesítse, idegen telepitvényeket kellett kirendelnie oda Hadriánnak;¹ a tartomány azomban sohasem nyerte vissza virágzását, melyet a görögöknek köszönhetett.

Cyrenaikából Egyptomba és Cyprusba csapott át az öldöklés ragálya. Cyprus vad kegyetlenségeket látott. Bizonyos Artemion vezetése mellett a fanatikusok lerombolták Salamis városát és kiirtották az egész lakosságot. A felkonczolt cyprusziak számát kétszáznegyvenezerre becsülték.<sup>2</sup> A vérengzések oly visszatetszést szültek, hogy a cyprusiak örökre kitiltották a szigetről a zsidókat; még a tenger által partra vetett zsidót is kivégezték.

Egyptomban a zsidólázadás valóságos háborúvá nőtte ki magát<sup>3</sup> A zendülők eleinte előnyben voltak. Egyptom praefectusa, Lupus, meghátrálni volt kénytelen. A lárma nagy volt Alexandriában. A zsidók, hogy megerősítsék állásukat, lerombolták Nemesis templomát, melyet Caesar Pompejusnak emelt<sup>4</sup> A görög lakosság mindamellett, nem minden küzdelem nélkül, felül kerekedett. Alsó Egyptomból valamennyi görög Lupussal együtt a városba menekült és azt elsánczolt táborrá alakította át. Ideje volt. A Cyreneiek, Lucova vezetése mellett megérkeztek, hogy alexandriai téstvéreikhez csatlakozzanak és velők egy hadtestté tömörüljenek. Alexandriai hitsorsosaiknak támogatásától, akiket leöltek vagy börtönre vetettek, megfosztva, de Egyptom egyéb részeiből előözönlött csapatokkal megerősödve, rabolva és gyilkolva járták be az országot egész Thebaisig. Különösen az állam hivatalnokaira vetették szemeiket, akik Alexandriába, Pólusába menekülni igyekeztek. Appián, a jövendőbeli történetiró, még akkor fiatal ember, aki szülővárosában, Alexandriában municipális functiokat töltött be, a dühöngök kezeibe esett Alsó Egyptomot véráradat öntötte el. A menekülő pogányokat úgy üldözték, mint a vadállatokat; a suezi földszoros pusztái hemzsegtek

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Oros, 1. c. V. Eus. *Chron.* Hadr. 4 v. 5 éve; Eckhel VI. p. 497. *Libyae restitutori*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dio Cass. Kuseb., Oros. 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>:3</sup> Appián, Arabica, Miller úr által felfedezett töredék: ana ton polemon ton en Aigyptó genomenon gő polemoumenf pantón polémián öntőn, stb.

 $<sup>^4</sup>$  Appián, Beilum civile. II. 90. V. Dio Cassius I,XIX. II; Spartian Hadr. III.

a menekülőktől, akik elrejtődztek és az arabok közé futottak a biztos halál elől.<sup>1</sup>

Traján helyzete Babylonban mindinkább válságosabb fordulatot öltött. Λ két folyam ágya közé messzire előnyomuló nomád arabok komoly akadályokat gördítettek elébe. Λ bevehetetlen és egy harczos törzs által lakott Hatra,2 egyszerre megállította őt haladtában. A körülfekvő vidék puszta, egészségtelen, hol nem látni fát, sem vizet, hol a moskiták pusztítanak s rettenetes viharok dúlnak. Traján elkövette becsületből a hibát, hogy e vidéket meghódítani akarta. Miként később Septimius Severusnak és Ardeschir Babeknek, vállalata kudarczot vallott. A hadsereget borzasztóan kimerítette az állandó betegeskedés. A város egy nagy napkultusnak volt a központja; azt hitte mindenki, hogy az Isten lépett a harczba templomáért; a rohamok alatt kitört viharok rémülettel töltötték el a katonákat Traján felhagyott az ostrommal, maga is betegen sínylődve, mely baj nehány hónap múlva megölte őt. A visszavonulás nehezen ment és nem egy részleges csatavesztéssel járt. (117. év.)

Április felé 117-ben Antiochiának hátrált betegen, leverten, ingerülten a császár. A kelet harcz nélkül verte le őt. Mindnyájan, akik eddig leborultak a győző előtt, felkeltek ellene. — A három esztendeig tartott s a természet ellen bámulatos erélylyel folytatott küzdelem és táborozás eredménye vitás maradt. Traján annak megújítására gondolt, hogy a legyőzhetlenség hírében álló nevén ejtett csorbát kiköszörülje. Egyszerre vészteljes híreket kapott arról a helyzetről, melyet sikertelen vállalata teremtett meg. A zsidó lázadás, mely eddig Cyrenaikára és Egyptomra szorítkozott, ott állott, hogy Palesztinába, Syriába, Mesopotámiába csapjon át A rajongók, a római birodalom elgyengülésére lesve mindig, már vagy tizedszer hitték, hogy az utált uralom vesztét hirdető előjelek tűntek fel a láthatáron. Judith és Esdrás Apocalypsise s más efféle könyvek által felizgatva hitték, hogy Edomnak napja elérkezett. Az örömujongás, melybe Néró, Domitián halálakor kitörtek, újból felharsant. A nagy forradalomnak nemzedéke majdnem teljesen kihalt; az újabb mit sem tanult. Ezek a makacs és szenvedélytől lángoló fejek képtelenek voltak tágítani azon a szűk vasgyürün, melyet egy megrögzött psyhologiai örökség vont meg körülöttük.

A Júdeábán lefolyt eseményeket homály borítja s nincs kimu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Appián, Arabica, Miller úr által felfedezett fragra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A mai El-Hadhr Mossnltól valamivel több, mint húsz mértföldnyire délnek. V. Dio Cass. LXVIII. 31; LXXIV. 11; LXXV. 10-12; LXXX. 3; Heredián III.; Amiuián Marcellinus XXV. 8; Ritter, *Erdk*, X. p. 125 s k., 129 s k., XI. p. 466 s k.

tatva, hogy ott positiv hadi tény vagy mészárlás fordult volna elő.<sup>1</sup> Hadriánnak, Syria kormányzójának, aki Antiochiában székelt, sikerülhetett fentartani a rendet Jabnénak hittudósai, távol maradva minden zendüléstől, a törvény aggodalmas megtartásában találták meg a lelki békéhez elvezető új utat. A casuistika játékszerré vált az ő kezeik között, mely, mint a játékszerek általában, türelemre intett. Ami Mesopotámiát illeti, csak természetes, hogy az alig meghódított lakosság, mely alig egy évvel ezelőtt kelt fel és a mely sorai közt nemcsak szétszórt zsidókat hanem zsidó hadakat. számlált, a Hatra sikertelen ostrom után s Traján elközelgő halálát mutató legelső jelekre újra fegyvert ragadott. Ugylátszik külömben, hogy a rómaiak a kegyetlenkedéssel felhagyva, a gyanakodó állással elégedtek meg.<sup>2</sup> Attól féltek, nehogy Cyrenaica, Egyptom és Cyprus példája ragadóssá váljék. Mielőtt a mészárlások kitörtek volna, Traján megbízta Lucius Quietust, hogy az újonnan meghódított provincziákból űzze ki az összes zsidóságot Quietus e megbízást hadi vállalat képen hajtotta végre. Ez a gonosz és könyörtelen afrikai az ő nyereg és kantár nélkül<sup>3</sup> szőrin lovagoló könnyű mór lovasságával mindent össze-vissza konczolva száguldottá be a provincziákat, mint egy basibozuk. Mesopotámia zsidó lakosságának nagy része veszett el kardja alatt. Quietust szolgálatáért megjutalmazni óhajtván, l'alestinát kiszakította a Syr provincziából Traján és annak császári legátusává tette meg őt s ezzel egyenrangra emelte Hadriánnal.

A cyrenaicai, egyptomi és czyprusi zendülés egyre tartott Traján annak levezetésével egyik legkiválóbb alvezérét bízta meg,<sup>4</sup> Március Turbot. Szárazföldi és tengeri hadierővel s nagyszámú lovassággal látták el őt Az őrült dühöngök leveretése érdekében rendes háborút több ütközettel kellett vezetnie. Valódi mészárlások folytak ilyenkor. Cyrenaica és Egyptom csatlakozott összes zsidóságát kardélre hányták.<sup>5</sup> Alexandria, felmentve az ostromzár alól, végre fellélegzett; a város azomban roppant pusztításokat szenvedett. Hadriánnak, midőn császárrá lett, legelső dolga az volt, hogy újjáépítse a romokat és az egész várost.<sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spart. Hadr. V. 2., inkább forrongásra mutat, mint fegyveres lázadásra. Azon körülmény, hogy Quietus Joudaias hdgemőnnak v. tes Paloistinés Archónak nevezték nem bizonyít eléggé. Barbebraeus (1. c.) elbeszélése nem egyéb, mint túlzó és elcsavart torzítása az Eusebios és Orosus elbeszélésének.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Euseb. H. E. 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. Traján oszlopát, Froehner ábr. 85—88; szöveg p. 14, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> V. Dio Cass. LXIX. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Trainnon exollünta to en Aigyptó Joudaión genos. Appián Bell. civ. II. 90 V. Jer. Talm. Sakha, V. 1; Bab. Talm. Sukká 51 b; Midrasch Eka 1, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Euseb. Chron. (Armén ford.) Hadrian 1 éve (kiad. Schoene) Oros. VII. 12.

Így zajlott le e sajnálatra méltó mozgalom, melyben a zsidóknak volt, ugylátszik, a legkevésbbé igazuk s amely miatt a művelt világ szemében teljesen lejárták magokat A szerencsétlen Israeli dühöngő őrültség szállotta meg. Ezek az irtózatos kegyetlenségek, melyek annyira távol állottak a keresztyén szellemtől, még szélesebbre ásták meg az elválasztó árkot a judaismus és az egyház között. A mindinkább idealistává vált keresztyén szivének szelídsége révén megadó odaadással nyugszik meg mindenben. Israel inkább kannibállá fajul, hogysem hazugoknak tartsa prófétáit. Ál-Esdrás húsz évvel megelőzőleg az Istenéről megfelejtkezni látszó jámbor lélek gyöngéd szemrehányásánál állapodik meg; immár azomban arról van szó: mindent leölni, kiirtani a pogányokat, nehogy valaki azt vethesse fel, hogy Isten nem tartotta be Jákobnak adott szavát. Minden heves fanatismus, reményeinek romjain dühöngéssé fajul s veszedelemmé növi ki magát az emberiségre nézve.

A judaismusnak ez esztelen hadakozás folytán bekövetkezett anyagi elhanyatlása igen nagy fokú volt. Az elveszteknek száma óriási.¹ E percztől kezdve Cyrenének és Egyptonmak zsidósága majdnem semmivé törpült.-¹ Az alexandriai hatalmas hitközség, mely a kelet életének lüktető eleme volt, elvesztette jelentőségét A Diaplenston' hatalmas zsinagógája, melyet a világ csodájának tartottak a zsidók, romokká lön.¹ A Lochias mellett elterülő zsidónegyedből romok és sirhalmazok maradtak fel csupán.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Euseb. Oros. 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Appián Bell. civ. II. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jer. Talni. Sukká V. 1; Bab. Tahu. Sukká 51 b.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jer. Talm. Sukká V. 1. V. M.echilta az Ex. XIV'. 13-ról; Bab. Tálul. Sukká 51 b; Jalkut I. 115, 253; Graetz Gesch. dér Juden IV'. 460, 1 jegyz., 2 kiad.; Derenburg, Palest. p. 410—412.

#### HUSZONNEGYEDIK FEJEZET.

# Az egyháznak és a zsinagógának végleges szétválása.

A fanatismus nem ismeri a megbánást. A 117. évnek szörny tévedését ünnepként tartotta fenn emlékezetében a zsidó hagyomány. Azon napok sorozatában, melyeken tiltva van a bojt s meg kell szűnni agyásznak,¹ ott szerepel deczember 12-én az i o m Traianos vagy Traján napja, nem mintha a 116 117-iki háborúban oly győzelem fordult volna elő, melyet évenként megülni érdemes, hanem azon tragicus vég miatt, melyet Israel ellenségének szánt az agada.¹ Quiétus mészárlásait viszont a pole mos schel Quitos név alatt őrizte meg a hagyomány.³ Fokozatos sorozatát csatolták hozzá azoknak a fájdalmaknak, melyeken Israel átment.⁴

»A pole mos schel Aspasinos<sup>5</sup> után eltiltották a párta viselését és a tamburinok használatát.

A p o 1 e m o s schel Quitos után eltiltották a párta viselését és a görög nyelv' oktatását a fiáknak.

Az utolsó polémos'· után eltiltották a menyasszonynak a városba behozatalát hordszéken.

Minden őrültség egy-egy újabb eltiltásra, az életmód valamely részének köteles elhagyására vezetett tehát. Mialatt a keresztyénség mindinkább görög és latin lesz és mialatt irói a hellen irályhoz igyekeznek alkalmazkodni, a zsidó elzárkózott a görög nyelv tanulásá-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lásd a Megillath Taanith 29 sz. és a glossa. V. Bab. Tahu. Taanith 18 b; Jer. Taltn. Taanith II, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Trajánt és Quietust összezavarták egymással. Az utóbbi tényleg tragikus véget ért. L. Spartian V. 8; Dio Cass. LXVIII. 32. A szellemes rendszer, mely szerint ez ünnep *megilldja* a Judith könyve, miként a *purim* az Eszteré, tarthatlan.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sdder ólam a végén; Mischna, Sota IX. 14. V. Graetz Gesch. dér Juden IV. 440 s köv. 2 kiad.; Volkmár Judith p. 83 s k.; Derenburg Palest, p. 404.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sota 1. c.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vespasián háborúja.

h Hadrián háborúja.

tól és az ő érthetetlen syr-héber szójárásához ragaszkodott makacsul. A helyes szellemi művelődésnek gyökerét vágta el ezzel évszázadokra. Főleg e korszakra vezethetők vissza ama döntvények, melyek a görög nevelést tisztátalan vagy legalább is frivol dolognak jelentik ki.<sup>1</sup>.

Jabnében ez időtájt vált ki s lépett, mint Israelnek jövendő feje, előtérbe bizonyos Aguiba, Rabbi Tarphonnak tanítványa; alacsony származása ember, akit a nemzet hivatalos állásait betöltő előkelő családokhoz semmi kötelék sem fűzött. Elődei proselyták voltak s fiatalságát nagy szegénységben töltötte el. Innen magyarázható ki, úgy látszik, az a demokrata vonás, mely kezdetben gondolkozását jellemezte és őrült gyűlölettel töltötte el szivét a hittudósok ellen, akiknek sorában majd helyet fog foglalni egy napon.<sup>2</sup> Exegesise és kasuistikája a subtilitás netovábbja. A kanonicns szövegeknek minden lapja, szava, szótagja képletes jelleget nyer előtte s következtetéseknek képezi alapját. Aguiba volt szerzője annak a rendszernek, mely a talmudi kifejezés szerint, a betűnek minden vonásából véka számra húz ki döntvényeket;: ' A sugalmazott codexben nincs semmi önkényes, semmi szabadság a stylus és a helvesírás terén; úgy annyira, hogy a szóvonzatnak egyszerű jele, melyet a héberben szabadon lehet használni vagy elhagyni, nevetséges okoskodásokra nvújtott alkalmat?

Ez már az őrültséggel volt határos; egy lépésnyire voltak már a Kabbalához és a notarikonhoz, ez együgyű okoskodásokhoz, a hol a szöveg nem emberi nyelv többé, hanem isteni varázslókönyv. A részletekben Aquiba tanácsait a mérséklet jellemzi; a neki tulajdonított döntvényeket bizonyos szabadelvű szellem lengi át." Lángoló fanatismus homályositotta el azomban összes jó tulajdonait. A legnagyobb ellenmondások jelennek meg karöltve ez egyaránt snbtilis és műveletlen természetekben, a honnan egy egyetlen szövegnek babonás tanulmányozása a nyelv és okoskodás józan érzékét örökre száműzte. Zsinagógáról-zsinagógára utazva be a középtenger összes országait s lehet a párthusok birodalmát is, hintette el Aquiba

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> L. Jézus élete p. 35—36. '

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jer. Tahn. *Berakoth* IV. I; Bab. Tahn. *Her.* 27 b. A talmudisták között Aquibát ismerték legjobban a keresztyének. Epiphan. haer. XV., XXXIII. 9; Sz.-Jerom. *In. Is.* VIII. 14; Epist. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mischna *Suta* V. 1, 4; VIII. 5; Bab. Talmud *Pesachim 22* b; Lásd a VI. k.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bab. Tahn. *Menachoth* 29 b; V. Derenburg *Palest*, p. 399; *Journal asiat*. 1867. febr.—márcz. p. 246 s k.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Beresehit rabba 1. Derenb. Palest, p. 396—397. jegyz.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Pirké Aboth. III. 14.

hitsorsosai között a szivében lángoló sajátos tüzet, mely nemsokára oly végzetessé vált saját hazájára.

Ez időszak komor perczeinek sötét emlékéül kell tekintenünk Baruch Apocalypsisét.¹ A muka Esdrás Apocalypsisének az utánzata,\* s miként emez hét látományra oszlik. Baruch, Jeremiásnak titkára, parancsot kap Istentől: maradjon Jerusalemben, hogy tanúja legyen a bűnös város bünhődésének. Megátkozza a sorsot, születése perczét, a miért az anyjára zúduló sérelmeknek lesz szemtanújává. Arra kéri Jézust: kímélje Israelt. Enélkül kicsoda fogja dicsérni őt, kicsoda fogja magyarázni a törvényt? Arra legyen-e immár kárhoztatva a világ, hogy ősi hallgatagságába merüljön? Mily öröm lenne ez a pogányokra nézve, akik bálványaiknak országaiba széledve dicsekedni fognak előttük a sérelmekkel, melyeket az igaz Istennek arczába vágtak!³

Az isteni alak, a kivel a beszélgetés megindul, azzal felel, hogy az a Jerusalem, mely eltöröltetik, nem az örök és a paradicsomi időkre fentartott Jerusalem, melyet Ádám bűnbeesése előtt látott, Ábrahám, Mózes pedig megsejditettek. Nem a pogányok rombolják le a várost, Istennek haragja semmisíti meg azt. Egy angyal száll le az égből, megfosztja a templomot összes szent tárgyaitól és a

<sup>1</sup> Graetz. Geschichte dér Juden IV-ik kötet 148, 2-ik kiadás Ewald Geschichte des Volkes Israel VII. p. 340, 1 jegyzet. Derenburg Palest, p. 418. 1 jegyzet.

Barucht már megelőzőleg is kihasználták az apocryphek szerzői. Neve alatt egy könyv jelent meg, mely szerencsésebben járt, mint az Apocalypsis, s a görög és a latin bibliában Jeremiás után kapott helyet. A szóban forgó mű csakis syr nyelven maradt reánk. Ceriani *Monum. sacra et profana* t. I. fasc. II. (Milano, 1866) 1. V. fasc. II. (1871); Fritsche, *Libri apocryphi Vet. Test.* (Leipzig, 1871.) p. 654—699. Több sajátszerűség (76, 77.) azon hitet kelt-

hetné, hogy a syr formában reánk maradt könyv nem teljes.

' A két könyv közötti rokonságot minden oldal, majdnem minden sor elárulja. Ál-Baruch utánzó volta mellett az bizonyít, hogy ál-Esdrás legsajátosabb eszméit, mint ismerteket adja elő, melyek magyarázatra nem szorulnak. Lásd különösen a *proinptuaria* — a kiválasztottak csoportja — és a halottak imájára vonatkozókat. Néhol ál-Esdrás több oldalát nehány sorban (1. 85. §.) vonja össze ál-Baruch. Az ál-Esdrásnál túlzásig vitt eredendő bűn, ugylátszik simításon ment keresztül (54. §). A *Juventus seculi praeteriit* (85 § 10 o.) mondás jobban van kifejezve ál-Esdrásnál. Az, hogy midőn valamely apocryph egy másikat utánoz, a rövidebb szöveg ered az utánzótól, nem áll egymagában (H. ö. Baruch I. 15, II. 17. és Dániel IV. 4 — 19). Azon tény mellett, hogy a művet a keresztyének elfogadták, annak megírását a Traján alatt lezajlott zsidóháborunál későbbre tennünk nem lehet; mert Hadriántól kezdve a keresztyének egyetlen egy kiáltványt sem fogadtak el többé. Λ 22. ij. külömben azt bizonyítja, hogy a könyv a 70 évi ostrom után, de Aelia Capitolina falépitése előtt kelt. A 26—28. §§-ból mire sem következtethetünk.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Emlékezés Vespasián és Titus diadalmenetéire.

földre bízza azokat. Erre az angyalok lerombolják a várost.¹ Romjai felett egy gyászéneket zeng el Baruch. Megbotránkozik azon, hogy a természet tovább halad futásában, hogy a föld mosolyog és nem égett el a déli örök nap sugárözönében.

«Munkások, hagyjátok abba a vetést, és te föld szűni meg teremni kalászokat; szőllővessző, kinek számára termeled ezután borodat, mikor a Sión nincs többé? Jegyesek, mondjatok le jogotokról; szüzek, ne díszítsétek fel többé pártákkal homlokotokat;<sup>2</sup> aszszonyok, ne imádkozzatok többé azért, hogy anyák lehessetek. Ezután a meddők azok, akik örülnek és az anyák azok, akik sírnak,3 mert mire való fájdalommal szülni meg azt, akit könyárban kell füröszteni? Ne beszéljetek többé bájról, hallgassatok a szépségről. Papok, vegyétek magatokhoz a szentély kulcsát, vessétek az égnek, adjátok vissza őket az Úrnak ezt mondván: «Őrizzed immár a te házadat. < És ti szüzek, akik Ophirnek aranyával szövitek a vásznat és a selymet, siessetek, kapkodjátok össze munkátokat és vessétek a tüzbe, hogy a láng vigye fel a dolgokat annak, aki azokat teremtette s hogy ne örvendezzenek a mi ellenségeink. Föld, nyisd fel füleidet; por alak, szállj alá a scheolba s hirdesd a halottaknak: «Nem mi, hanem ti vagytok a boldogok».4

Ál-Baruch ál-Esdrásnál is kevésbbé fejti meg Istennek magatartását népe iránt Bizonyára, a pogányokra is reá kerül a sor. Ha már Isten ily súlyosan látogatta meg a saját népét, mi fog történni azokkal, akik az ő összes jótéteményeit egyenesen ő ellene fordították? De miként magyarázható meg a sorsa annyi tökéletes embernek, akik aggodalmas pontossággal tartották be a Törvényt és mégis kiirtattak? Miért nem könyörült Isten a Sionon ezek miatt? Miért vette számba egyedül a gonoszokat? « Mit tettél a te szolgáiddal? kiált fel a jámbor iró. Sehogy sem tudjuk megérteni, hogy te vagy a mi teremtőnk. Midőn a föld még lakatlan volt, embert teremtettél a te alkotásaid élére, hogy kijelentsed, mikép a világ van az emberért és nem az ember a világért. És ime most ez a világ, melyet miattunk alkottál, él és fennáll, mi pedig, akikért az teremtetett, szétszóródunk.»

Isten azzal válaszol, hogy ő szabadnak és öntudatosnak teremtette meg az embert Ha büntetés nehezedett reá, ez azért van, mert ő azt úgy akarta. Ez a világ az igazak számára megpróbáltatás; koronája az eljövendő világ. Az időnek tartama egészben viszonylagos. Sokkal jobb becstelenséggel kezdeni és a boldogság-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. ö. 80. §.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. ő. Máté XXIV. 19; Luk. XXIII. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Első látomány (1—125 §.) H. ö. 80 §.

gal végezni, mintsem eleinte boldogan élni és szégyennel végezni. Külömben is az idők futása már gyorsabb leend, mint eddig vala.<sup>1</sup>

«Ha az ember csupán ezzel az élettel bírna, fejtegeti tovább a a látnok, mi sem lenne keserűbb az ő sorsánál. Meddig ül még diadalt az istentelenség? Meddig hiteted el még ó Isten, hogy a te türelmed elpetyhüdött? Ébredj fel, zárd be a se heolt; tiltsd el őt attól, hogy új halottakat fogadjon be üregébe, a gyűjtőhelyek pedig adják vissza a lelkeket, melyek falaik közé zárvák. Nagy ideje már, hogy Ábrahám, Izsák, Jakab és a többiek, akik alszanak a földben, várakoznak azokra, akikért a te szavaid szerint alkottad a világot! Siess elfoglalni a te dicsőségedet, és ne késedelmeskedjél!»

Isten csupán annyit válaszol, hogy az idők folyása megvan határozva s nincs már messze a vég. A messiási fájdalmak kezdetüket vették már, csakhogy a katasztrófa jelei elkülönzötten, részlegesen támadnak fel, úgy annyira, hogy az emberek észre sem veszik azokat Majd ha ezt mondják: ·>A Mindenható megfelejtkezett a földről», midőn az igazak kétségbeesése a tetőpontra hág, ekkor kondid meg az ébredés harangja. A jelek megfognak jelenni az egész mindenségen. Csak Palesztinát fogják elkerülni a csapások.<sup>3</sup> Feltámad a Messiás. Behemoth és Léviáthán azok elé vettetik táplálékul, akik kiválasztattak.' A föld tízezret okád ki egyért, minden szőllővessző ezer ágat hajt, minden ág ezer fürtöt terem, minden szem egy tonna bort.' Az öröm teljes leend. Reggel szellő támad elő Istennek öléből, a legfinomabb virágillattal telítve; este, egy másik szellő egészséget hozó harmatot hint el a világon. Manna hull alá az égből. A halottak, akik a Messiás reményével aludtak el, feltámadnak. Az igaz lelkek gyülhelyei feltárulnak, a boldogok sokaságát egy azon szellem lengi át, az elsők örömben úsznak, az utolsókat nem éri gyász.<sup>6</sup> Az istenteleneket elfonnyasztja a düh, midőn látják, hogy megitéltetésöknek pillanata megérkezett. Jerusalem újjászületik s elnyeri örök koronáját'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Második látomány (13—20 §j).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. fent.

 $<sup>^3</sup>$  A polemos schel Quitos szerint egyedül Palestina marad távol az általános mozgalomtól.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bizar, a zsidó messianistákra valló gondolat (I,. Buxtorf, *Lex. chatd. tolni, rabb.* a *Leviathan* szónál).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> E frázis Papiasnál (79) fordul elő (Irén. V. XXXIII. 3. és 4.) mint Jézusnak tagion. Barnabás levelében (4, 6, 12, 16. f.) az Enochból és Esdrásból vett idézetek szintén Jézus szavaiként szerepelnek. L. Jézus élete 13. k. p. XIV., LV. jegyzet 40, 366.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> «Gaudebunt priores et ultimae non contristabuntur» (ford. Ceriani) V. Barnab. 6; IV. Esdr. V. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Harmadik látomány (21—34. §).

A római birodalom látnokunk szemében úgy tűnik fel, mint egy erdő, mely elborítja a földet; a rengetegnek árnyéka betakarja az igazságot; mindaz, a mi gonosz van a világon, itt rejtődzik el s itt talál menhelyet. Az összes fenállott birodalmak között ez a legkeményebb, a leggonosszabb. A messiási uralmat viszont egy szőllőtőkéhez hasonlítja, melynek tövében édes és csöndes forrás fakad, az erdő felé kigyóztatja vizét. A rengeteg közelében a patakok rohanó folyamokká dagadnak, melyek kiszaggatják gyökerestől az erdő fáit s elmossák az erdőt környező hegységeket. Az erdő elpusztul, nem marad belőle csak egy ezédrus. Ez a ezédrus az utolsó római fejedelem, a ki állva marad, mialatt összes hadserege megsemmisül (szerintünk: Traján a Mesopotámiában szenvedett csatavesztések után.) De végre ő is elbukik. A szőllőtőke ekkor így szól hozzá:

«Vagy nem te vagy-e az, ezédrus, a ki a gonoszság erdejéből megmaradtál, a ki kezedet tetted arra, a mi nem volt a tied, a ki nem ismertél soha kegyelmet az iránt, a ki uralmad alá tartozott, a ki uralkodni akartál azon, a mi távol esett tőled, a ki az istentelenség hálójába kerítetted mindazt, a mi kezed ügyébe esett és a ki jól felfuvalkodtál, mintha kitépni sem lehetne gyökeredet? íme végórád ütött. Eredj, ezédrus, oszd meg sorsát az erdőnek, mely eltűnt te előtted, egyesüljön porotok egymással.

A ezédrus csakugyan végig terül a földön és tűz emészti meg. A vezért lánczra verve a Sión hegyére hurczolják. A messiás lerántja istentelenségeiről a leplet, feltárja előtte hadseregének gonoszságát és megöli. A szőllőtő erre kihajt mindenfelé, elborítja a földet, a föld virágoktól pompázik, melyek sohasem hervadnak el. A messiás a múlandó világ végezetéig uralkodik. A gonoszok, ezen idő alatt tüztengerben égnek, ahol egyikök sem kap kegyelmet. 2

Vakság verte meg az embereket, akik a nagy nap elközeledtében nem hisznek. Az esemény virradatja nyugodtan, gondatlanul találja őket. Csodákat fognak látni, de azokat meg nem értik, valódi és hamis próféták járják majd be keresztül-kasul a világot Miként ál-Esdrás, a mi látnokunk is a kiválasztottaknak kicsiny és az elkárhozottaknak nagy számába hisz. Ti igazak, gyönyörrel viseljétek el a ti szenvedéseiteket; a megpróbáltatás egy napjára ide lent, az örök dicsőség várakozik reátok. Miként ál-Esdrást, őt is nyugtalanítják a feltámadás physical nehézségei? Mily alakban támadnak fel majd a halottak? Azzal a testtel-e, mellyel korábban bírtak? Ál-Baruch nem habozik. A föld oly alakban fogja visszaadni

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A 40 §, h. ö a 73 §

<sup>2</sup> Negyedik látoiuány (35—46. §).

az őrizetére bízott halottakat, a mily alakban kapta azokat. «Úgy adja vissza nekem, mondja Isten, a mint kapta tőlem őket.» Szükség leend erre, hogy meggyőzettessenek azok, akik a feltámadásban nem hisznek, meg kell állapítani előttük azonosságukat azoknak, akiket ismertek.

Az ítéletnap után csodás változás áll be. Az elkárhozottak ocsmányabbakká lesznek; az igazak megszépülnek, sugárzók, dicsőségesek lesznek; alakjok ragyogó eszményi alakká változik. A gonoszok dühöngése irtózatos fokot érend el, midőn azt látják, hogy a kiket ők ideient üldöztek, a dicsőség ragyogja be azokat. Oda kell állaniok, hogy lássák e tüneményt, mielőtt a kínpadra vettetnének. Az igazak csodákat látnak; láthatatlan hold tűnik fel számokra, az idők rejtett méhe megnyilatkozik. Nincs többé öregkor; angyalokkal egyenlő s a csillagokhoz hasonló alakjok oly alakot ölthet, a minőt akar; fény, pompa, dicsőség leend osztályrészük, megnyílik előttük az egész paradicsom; a mennyei trón alatt ülő mysticus állatok méltóságának szemléletébe merülnek el;¹ az angyaloknak hadserege várja megérkezésöket. Legelőször az utolsók lépnek be, az utolsók ráismernek azokra, akik előttük haladtak az életben.-

Ez álomképeket elég világos józan észjárás keresztezi. Ál-Báruch még ál-Esdrásnál is nagyobb fokú könyörületet érez az ember iránt és tiltakozik a belső tartalom nélküli theologiának szigora ellen. Az ember nem mondja atyjának: «Nemzz engemet-, nem mondja a s c h e o 1 n a k; Nyílj fel, hogy befogadj engemet»' Az egyén csupán önmagáért felelős, mindegyikünk - lelkünket tekintve - egy-egy Ádám; A fanatismus azomban csakhamar diadalt ül ijesztő gondolataival. Egy viharfelleget lát kiemelkedni a tengerből, váltakozó sötét és világos sávokkal. Israelnek váltakozó hűségét és hütelenségét érti. Rámiel angyal,' aki e mysteriumokat megfejti előtte, a legridegebb szigor elveit hangoztatja. A legszebb korszakok azok, midőn felkonczolták a bűnt elkövető nemzeteket, midőn megégették és megkövezték a tévhitet vallókat, midőn a köteles tisztaság ellen elkövetett minden vétket halállal büntettek. A jó király a kiért a

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. az 54. 8. melyben a bölcsesség kincsei szintén Istennek trónja alatt foglalnak helyet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ötödik látomány (47—52 §). -

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A 48. §.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Az 54. §. «Non est ergo Adam causa nisi animae suae tantum; nos verő unusquisque fuit animae suae Adam (ford. Ceriani).· Lásd, viszont a római levélhez hasonló eszmékre vonatkozólag a 17, 23, 48. §. (Az Apocalypsis szövegét mindenütt Ceriani fordítása után közli a szerző. A fordító.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Azonos az Esdrás Jeremieljével s Sancherib pusztító angyalával (55. 63. §).

mennyei dicsőség megalkottatott», az, aki egyetlen körül nem metéltet sem tűr meg a földön.<sup>1</sup>

A tizenkét zóna látománya után fekete vízözön tör elő bűzzel és tűzzel vegyest. Ez az átmeneti korszak Israel uralma és a Messiás trónfoglalása között, a kárhozatnak, háborúknak, istencsapásoknak, földrengéseknek a korszaka. A föld mintha fölfalni akarná lakóit. Egy villámlás (a Messiás) megtisztít mindent, elsöpör mindent, meggyógyít mindent. Az istencsapásokat túl élt nyomorultakat a Messiásnak szolgáltatják ki, aki megöli őket. Minden nép, mely nem gázoland Israelen, élni fog. Minden nép, mely erőszakosan fog uralkodni Israelen, kardélre hányatik. E halálos vonaglások közepette egyedül a szent föld marad békében s tartja meg lakóit.<sup>3</sup>

A paradicsom valósággá lesz a földön; nincs többé gond, nincs fájdalom, nincs betegség, nincs munka. Az állatok önkényt szolgálnak az embereknek. Még mindig halnak, de soha korai halállal. Az asszonyok nem érzik többé a szülés fájdalmait; aratnak megerőltetés, építenek fáradtság nélkül. A gyűlölködés, a bántalom, a bosszú, a rágalom eltűnnek.'

A nép egész boldogan fogadja Baruch jövendölését. De egészen jogos, hogy a távoli vidékeken szétszórt zsidók se legyenek megfosztva egy ily szép kinyilatkozástól. Baruch tehát a szerte kalandozó tiz és fél törzshöz egy levelet ir, melyet egy sasra biz s a levélbe rövid foglalatját adja a könyvnek.¹ Abban még világosabban domborodik ki a szerző alapgondolata, mely abban áll, hogy a szent földre,⁵ terelje vissza a szerte szóródott összes zsidókat, e földre, mely a messiási válság alatt egyedül nyújthat nekik biztos menedéket. A nap elközelgett, melyen Isten visszafizeti Israel ellenségeinek a gonoszt, melyet azok az ő népén elkövettek. A világ ifjúkora letűnt, a teremtés ereje kimerült." A veder ott áll a medencze előtt, a hajó a kikötő előtt, a karaván a város előtt, az élet utolsó órája előtt.

Istentelen nemzeteket látunk felvirágozni, bár minden tettük kárhozat. Csakhogy az ő haladásuk hasonló a gőzhöz. Gazdagoknak láttuk őket, habár egyre izgágáskodnak, csakhogy az ő gazda-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A 61. és 66. §.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A 71. §. I., fent.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hatodik látomány (S3—76 §).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hetedik rész (77—87 §). E rész, elmosódott a könyvből s egyedül a syr egyházak liturgiájában maradt fen. Ceriáni V. II. p. 167, 173, 178. A párizsi és londoni Polyglottokban jelent meg nyomtatásban (V. P. A. de Lagarde *Librí V. T. apocryphi syriace* LypS. 1861. p. SS.) s többször lefordították.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Az Apocryph itt Baruch életének nehány valódi vonására támaszkodik. Jeremiás XI,III, XLIV., XLV.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> L. IV. Esdr. XIV. 10.

ságuk addig tart csupán, a meddig egy vízcsepp. Hatalmuk szilárdan áll, bár daczolnak az Istennel; csakhogy mindez annyit ér, mint egy köpés. Elmerülünk ragyogásukban, mialatt nem tartják be a Mindenható törvényeit; csakhogy úgy enyésznek majd el, mint a füst . . . Ne bíbelődjetek a jelennel; legyetek türelemmel mert minden, a mit ígértek nekünk, beteljesül. Ne állapodjunk meg a bűntettek látványa előtt, melyek az idegen nemzetek előtt tetszők . . . Vigyázzunk, nehogy a két világnak örökségéből egyszerre kizárassunk. Készítsük elő lelkeinket, hogy együtt nyugodhassunk a mi őseinkkel és meg ne Ítéltessünk a mi ellenségeinkkel.

Baruch ígéretet nyer, hogy a menybe fog felvétetni, mint Enoch, annélkül, hogy megizlelte volna a halált.<sup>1</sup> Láttuk, hogy e kegyben Esdrást is részesíti a nevét viselő Apocalypsisnek Írója.

Ál-Baruchnak müve, miként az ál-Esdrásé, jóval nagyobb sikert aratott a keresztyének között, mint a zsidók előtt. A görög eredeti már korán elveszett;³ de annak egy syr fordítása maradt reánk. Az egyház mindamellett a végső levelet fogadta el csupán. E levél kiegészítő részként talált helyet a syr Bibliában, legalább a jacobitáknál, s a temetések liturgiájánál szokásos szövegeket szakítottak ki belőle. Láttuk már, hogy ál-Esdrásról szintén nem egy komor gondolatot vettünk át a halottak körüli egyházi szolgálat részére. Israel megbomlott képzelődésének ez utolsó termékeiben valóban a halál az, mely uralkodik.

Ál-Baruch a legutolsó Írója az Ó-Testamentom apocryph irodalmának. A Biblia, melyet ő ismert, ugyanaz, melyet mi Judás levele és Barnabás állítólagos levele szerint ismerünk, vagyis a szerző az ó-testamentom kanonicus könyveihez, azokkal egy rangban, az újabban készült könyveket csatolja, mint Moses kijelentéseit, Manassé imáját s más ehhez hasonló termékeket³ E bibliai irályban megirt, versekbe osztott munkák a Biblia pótrészeivé lettek. Sőt gyakran megtörtént, hogy ily apocryph darabok, bizonyára modern jellegük folytán, nagyobb divatban voltak, mint a régi Biblia és megjelenések után nem annyira a zsidók, mint inkább a keresztyének körében szent iratokként fogadtattak el.⁴ Ezután efféle könyvek nem kerülnek többé napfényre. A zsidók nem utánképezik többé a szent szövegeket; tartózkodás és óvatosság szállja meg őket is e kérdésben. A vallási költészet termékeit, melyekkel héber nyel-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A 43, 46, 48, 76. §.

Nisephoros styehometriája és az Athanás-féle Synopsis, a kanonikus Baruch mellett egy pseudo epigraf Baruchot is említenek, aki a miénk lenne. E művet azomban sohasem idézték az Atyák. Nem lehetett lefordítva latinra.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Az 59, 64. §.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L. fent.

ven megírva fogunk találkozni, később szándékosan oly irályban Írták meg, melyben a bibliából egyetlen vonás sincs.

Lehetséges, hogy a Traján alatt Palestinában kitört zavargások miatt helyezték át a beth-dint Jabneből Uschába. A be tIldin nek, a mennyire csak lehetséges volt, Júdeábán kellett maradnia;¹ Jabnéban azomban, e kevert, elég nagy² és Jerusalemhez közel eső városban aligha maradhattak meg a zsidók azon borzasztó kihágások után, melyeket Egyiptomban, Cyprusban, elkövettek. Uscha egy teljesen jelentéktelen helye volt Galileának.³ Ez új patriarchátusnak fénye, bizonyára nem volt oly ragyogó, mint Jabnéban. Az iabnéi patriarcha princeps (nasi); van udvara; a Hillel család Dávid törzsétől való leszármazása révén élvezett előjogainak fényében sütkérezik. A nemzet legfelsőbb tanácsa ezzel Gallileának e szegény falujába költözött át.¹ «Az uschai institutiók, vagyis azon szabályok, melyeket az uschai hittudósok állítottak fel, első tekintélylyel bírtak; a Talmud történetében tekintélyes helyet foglalnak el.

A jerusaleminek nevezett egyház nyugodtan élte napjait tovább a nemzetet izgató ezer féle eszmék közepette. A zsidók közül számosán tértek át s tovább is szigorúan ragaszkodtak a Törvényhez. A mondott egyház fejeit is a körülmetélt keresztyének közül vette és az egész egyház, nehogy megbotránkoztassa a szigorkodókat, a Mózes-féle szabályok szerint élt. E körülmetélt püspökök névsora csupa zavar. A leginkább ismert bizonyos Justus lehetett.' Az áttértek és a mózaismushoz ragaszkodók között nem uralkodott békés hangulat, de oly élessé, mint Bar-Coziba után, nem fajult. Bizonyos Juda ben Nakusa játszhatott ott főleg fényes szerepet.' A keresztyének bebizonyítani igyekeztek, hogy a Biblia nem zárja ki a Jézus Krisztus istenségét. Hivatkoztak az elohim szóra, a többes számra, melyet Isten bizonyos körülmények között (például a Genesis I. 26.) használt, Isten különböző neveinek ismételődésére stb. A zsidóknak nem sok fáradságba került kimutatni, hogy az új secta által

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bab. Talm. Zebahim 54 b; Midrasch Yalkut Gén. XI,IX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Philo. Leg. 30. V. Tosifta Oemai C. 1. '

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> V. Neubauer Geogr. du Talmud I9S—200. .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A zsidó hagyomány szerint a sanhedrin vándorlása így történt: Jerusalemből Jabnéba, Jabnéból Uschába, innen Schefaramba (ma: *Sehefa Amr.)*, innen Beth-Schearimba, innen Sephorisba, innen Tiberiásba. Bab. Talm. *Rosch hasschana* 31 a. és b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Euseb. H. E. III. 35; IV. 5, 6; V. 12; Chron. Traj. 10 éve; *Dem. evang*. III. 5. (1. 124 D.) Epiph. haer. LXVI. 20; Sulp. Sev. II. 31. V. Tillemont *Mem*. II. p. 189 s k.; *Acta SS. maii* III. init.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Midrasch a *Koh.* 1, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Bereschith rabba VII.; Debarim rabba II., Jer. Talm. Beköt. 12 d., Tanhuma 47 a.

vallott irányzatok homlokegyenes ellentétben állanak Israel vallásának alapvető dogmáival.

Galileában, a két secta, úgy látszik, jóakarattal viseltetett egymás iráni. Egy galileai zsidó-keresztyén, Jakab Caphar-Schekaniából<sup>1</sup> tűnik fel ez időtáit Sephoris és a szomszédos kicsiny városok zsidóvilágában. A hittudósokkal nemcsak tárgyal és Jézusnak állítólagos szavait idézi nekik; hanem, mint Jakab, az Úrnak testvére, a lelki orvoslást is gyakorolja és állítólag egy kigyómarást gyógyított meg a Jézus nevével.<sup>2</sup> Rabbi Eliézer, mondják, keresztyéni hajlamai miatt szenvedett üldözést<sup>3</sup> Rabbi Josué ben Hanania az új eszmékkel telítve hal meg. A keresztyének egyre azt hajtogatták előtte, hogy Isten elfordult a zsidó nemzettől4 Nem, úgymond, az ő keze még mindig felettünk nyugszik.<sup>5</sup> Több áttérés fordult elő saját családjában is. Unokaöcscsét Hananiát, midőn Caphar-Nahumba ment, inegbűvölték a minim<sup>6</sup> annyira, hogy egy szamáron utazott szombat napon. Midőn visszatért nagybátyjához Józsuéhez, az utóbbi kenés által gyógyította ki őt a varázslatból; de arra kötelezte: hagyja el Israelt és vonuljon vissza Babylonba.<sup>7</sup> A talmudista elbeszélő egy más alkalommal, ngylátszik, elakarja hitetni, hogy a keresztyének között az állítólagos Nicolas rovására irt gyalázatosságok történnek.8 Rabbi Isai Caesareából egy átokba foglalta a zsidó-keresztvéneket, akik a vitába elegvedtek védőleg és Caphar-Nahum hereticus lakóit, az összes bajok legfőbb forrását.

A minimeket, főleg a Caphar-Nahumbelieket,<sup>9</sup> általában fővarázslóknak tartották, azt hitték, hogy csodákat tudnak művelni szemfényvesztéseikkel.<sup>10</sup> Láttuk már, hogy legalább a IV.századig zsidó orvosok egyre a Jézus nevével gyógyítottak.<sup>11</sup> Az evangyélinmra,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mások szerint Capbar-Samából vagy Caphar-Samiából.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Midrasch a *Kohti.* I. 8; Bab. Talm. *Aboda tara* 16, b., 27, b. Jer. Talm. *Schabbath* XIV. 4; *Aboda tara* II. 2. (40 ol.) V. fent.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bab. Talm. *Hagiga* S b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. Antikrisztus p. 56, 2 jegyzet.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Midrasch Kohdi. 1, 8; VII. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Midrasch *Kohfl.* I. 8.

<sup>8</sup> Midrasch Kohfl. VII. 20. és Derenburg úr megjegyzései Palest, p. 364—365.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Carmoly *Ilin.* p. 260, 310.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Jer. Talm. Sanhedrin VII. 13, 19.

<sup>11</sup> Jer. Talm. *Aboda zara* II. 2. (R. Josué ben I,évi unokájának a meggyőgyitásáról van szó.l Ami Caphar-Naboriai Jakabot illeti (III. századi, ez a Midrasch *Koh.* VII. 26-ba csakis Kaphar-Schekaniai vagy Kaphar-Samai Jakabbal! összezavarás révén jutott be. L. Derenb. *Palest*, p. 364, 365. és Neubauer *Talm. foldr.* p. 234-235. — H. ö. fent.

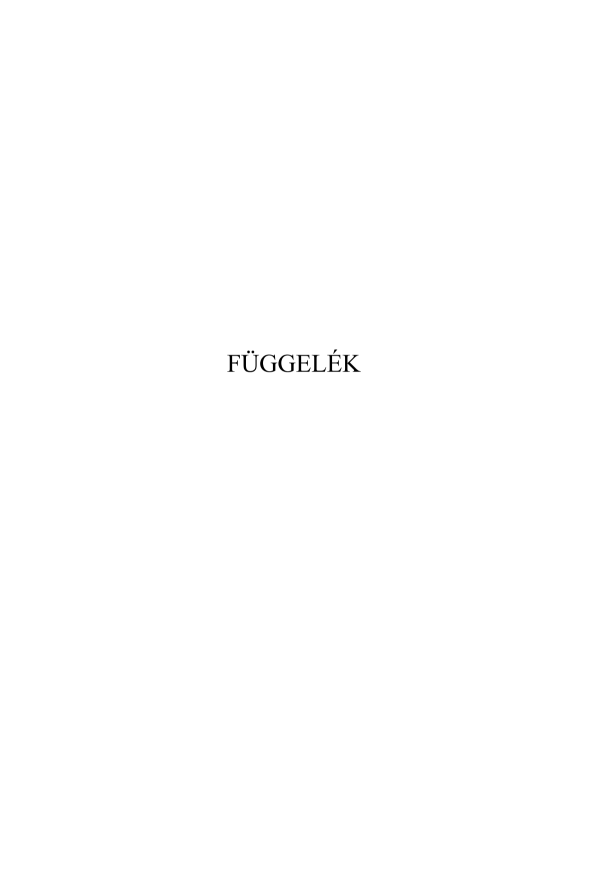
azonban átkot szórtak, olvasását eltiltották,¹ még az Evangyelium» szóból is szójátékot csináltak, mely szembeszökő romlottság²-ot akart jelenteni. Bizonyos Elisa ben Abtiyah, az A h e r, a ki gnosticns izíi keresztyénséget prédikált, az apostata mintaképévé nőtte ki magát későbbi hitsorsosai szemében.³ A zsidók a zsidó-keresztyéneket lassanként a pogányokkal helyezték egy sorba s jóval a szamaritánusok alá. Kenyerüket, borukat profánnak tartották, orvosszereiket proscribálták, könyveiket a legveszedelmesebb mágia leltárainak minősítették. E megváltozott helyzet eredményezte azután hogy az áttérni akaró zsidók kényelmessebben érezték magokat a Pál egyházaiban, mint az ellenséges testvérek összes gyűlöleteinek kitett zsidó-keresztyén egyházakban.

Az Apocalypsis által használt kép meglepően igaznak bizonyult. Az Isten által oltalmazott asszony, az egyház, valóban két sasszárnyra tett szert, hogy a világ válságaitól, e véres drámáktól távol eső pusztába meneküljön. Itt lassan-lassan erőre kapott, megnövekedett és mindaz, a mit ellene tettek, az ő javára fordult.<sup>3</sup> A kezdő gyermekkor veszélyei elmúltak, növekedése immár biztosított

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bab, Talm, Schabbath liba,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Graetz.. Gesch. der Juden IV. 65, 102, 173, 191, 192, 212.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apoc. XII. 13. és köv.



## Jézus testvérei és unokatestvérei.

A Jézus életének materiális körülményeit tárgyazó pontatlan evangyeliutni adatok mellett a Hegesippos által összegyűjtött első századbeli hagyományok pontatlansága miatt a sűrűn előforduló hasonnevek mellett, melyek annyi zavart okoznak a zsidók történetében mindenkoron, a Jézus családjára vonatkozó kérdéseket megoldani majdnem lehetetlen. 1 Ha a synopticus evangyéliomok, Máté XIII. 55. 56., Márk VI. 3, után indulunk el, Jézusnak négy fivére és több nővére lett volna.<sup>2</sup> A négy fivér neve: Jakab, József, Josua, Simon és Juda. E nevek közül kettő tényleg az egész apostoli és egyházi hagyományban, mint «Az Urnák testvére» szerepel. Az első keresztyén nemzedék előtt, a Pálé után, Jakabnak «Az Úr testvérének» alakia domborodott ki a legtisztábban. Pálnak a galatalevele, az Apóst. Cselekedetei, a beliekhez irt Jakabnak Judásnak tulajdonított eredeti, vagy ál leveleknek aláírásai, Josefus, a történetíró, Péter ebionita legendája, az öreg zsidó-keresztyén történetíró Hegesippos, egybehangzóan a zsidó-keresztyénegyház fejeként ismerik őt A legautentikusabb bizonyság, a galatákhoz irt levél (I. 19.) világosan e czimmel ruházza fel: Adelphos tou kyriou.

Egy Judás, ugylátszik, szintén reális jogokkal bírhatott e czimre. Judás, akitől egy levelünk vau,³ magát *Adelphos Jakóbou*nak mondja. Egy Jakab nevezetű személyiség, aki elég tekintélyes alak volt ahhoz, hogy valaki az ő neve után jelezze magát és hogy magát az ő testvérének nevezve tekintélylyel övezze alakját, nem lehetett más, mint a galatai levélnek, a Cselekedete k-nek, Josephusnak, Hegesypposnak, az álkelemenféle leveleknek hires Jakabja. Ha

Érvelésünk ép oly erős azon esetben, ha Jakab és Judás levelei apocryphek, mint ha azok eredetiek.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ézus élete p. 25—27, 13 s k.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Márkus, aki nem ismerte Mária szüzességét, e kérdésben következetes. Ál-Máté, aki elfogadja a szüzességet (1. f.) nem veszi észre az ellenmondást, melybe esik, midőn Márk XIII. r.-böl másol s Luk. 1. R. hozzáad, aki elődjénél mindig logicusabban járván el. a nazárethi zavaró epizódot elhagyja s az ő prétotokos-á.O\ (II. 7.) elejét veszi az ellenvetéseknek.

ez a Jakab az Úrnak testvére« volt, ez esetben Jndás, a kanonicus levél valódi vagy költött szerzője, szintén az Úrnak testvére volt. Hegesyppos bizonyosan így ismerte őt. Az a Jndás, akinek unokáit (Hyiónoi) felkerestették és Domitián elé mint Dávid törzsének utolsó képviselőit állították, az egyház antik történet Írójának a szemében Jézus vérszerinti fivére.¹ Bizonyos okok azon föltevésre vezetnek, hogy ez a Jndás a jerusalemi egyháznak volt sorszerinti feje.² Íme tehát egy második alak, aki nagyon is oda illik azon négy név viselői közé, akiket a synopticus evangyéliomok a Jézus testvéreiként szerepeltetnek.

Simont és Józsefet csakis mint az Úr testvéreit ismerik. Abban azonban, hogy a család két tagja ismeretlen maradt, mi különös sem lett volna. Sokkal meglepőbb már, hogy az evangyeliom, Hegesyppos a jerusalemi legrégibb egyházi hagyomány adatainak egybevetése révén Jézus vérszerinti unokatestvéreiből álló családot formáltak, melynek tagjai majdnem ugyanazon neveket viselik, melyekről Máté (XIII. 55) és Márk (VI. 3), mint Jézus testvéreinek neveiről szólnak.

Az asszonyok között, akiket a synopticusokban a Jézus keresztfája mellett állani látunk s akik a feltámadást bizonvították. ott van egy «Mária, Jakabnak (Ao mikros) és Józsefnek anyja (Máté XXVII. 56., Márk XV. 40, 47., XVI. Luk. XXIV. 10). Ez a Mária bizonyára azonos azzal, akit a negyedik evangyeliom (XIX, 25.) szintén a keresztfa mellett állatt, Maria hé tou K/ópa-nak nevez (a mi kétségkívül annyit tesz, mint «Mária, Klopas neje,3 s akit a Jézus anyja nővérének mond. A nehézségen, hogy a két nővérnek egy neve lett volna, a negyedik evangyelista, aki a Jézus anyját egyszer sem nevezi Máriának, fenn nem akad. Bármiként álljon is ez a dolog, annyi kétségtelen, hogy Jézusnak már is két vérszerinti unokatestvéreivel van dolgunk, Jakabbal és Józseffel.<sup>4</sup> Van itt még egy Simon is, szintén Clopasuak fia, akit Hegesippos s azok, a kiktől a kezdetleges jerusalemi egyház emlékeit átvettük, mindnyájan Jerusalem második püspökének mondanak, aki vértanuságot szenvedett Traján alatt.<sup>5</sup> Végre egy negyedik Klepida nyomaira akadunk e Judában, Jakab fiában, aki ugylátszik Simon, Clopas fia után következett a Jerusalemi püspöki székben.<sup>6</sup> Klopasnak

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eus. H. E. III. 19, 20, 32. V. *Ibid* c. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L. fent p. 54, 55. '

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. ö. Tés toil Ouríou. Máté 1, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A Josua és Jótsef nevek azonosságára vonatkozólag 1. Miss. de Phén. p. 7b7 — 7b8, 770, 85b, 871.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L. fent p.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Coastit. apóst, VII. 46. L. fent.

családja úgylátszik örök jogon bírta a jerusalemi egyház kormányzatát Titnstól Hadriánig; mi sem lenne merészebb mint egy oly föltevés, mely Jakabban, a Juda atyjában, Jakabot, a kicsinyt, Cleophas Mária fiát látná.

Van tehát már három Clopas fiunk, akiket Jakabnak, Józsefnek, Simonnak neveznek, s mint Jézus testvéreit sorolnak fel a synopticusok, egy állítólagos unokát nem is említve, akinél a névazonosság szintén ismétlődnék. Az, hogy két nővérnek egy neve legyen, igen sajátszerü lenne. De mit mondjunk ahhoz, hogy két nővérnek három hasonnevű fia legyen? Ilyesminek lehetőségét semmiféle kritika se fogadhatna el. Valami más valószínű megoldást kell keresnünk, hogy e visszás helyzetből kibontakozzunk.

Az orthodox hittudósok szent Jeromos óta azon föltevéssel véltek a dolgon segíteni, hogy a Márk és Máté által Jézus testvéreiként felsorolt négy egyén tulajdonkép az ő vérszerinti unokatestvérei, Cleophas Mária fiai valának. É föltevés azonban tarthatlan.<sup>1</sup> Igen sok más hely mutat arra, hogy Jézusnak igazi testvérei és igazi nővérei voltak. A Máté (XIII. 54 és köv.) és Márk (VI. 2 és köv.) által elbeszélt rövid jelenetnek ügyes csoportosítása igen jellemző. A «testvérekéről itt közvetlenül az «anva» után van szó. A Márk III.\$1 s köv., Máté XII. 46, s köv, elbeszélés még kevésbbé kétértelmű. Végül az egész jerusalemi hagyomány határozottan megkülömbözteti «az Úr testvéreit a Klopas családjától. Simonnak, Clopas fiának, Jerusalem második püspökének a neve: Anepsios tou sótéros.- Az adelphoi toú kyríou közül egy név után sincs hozzá téve: tou Klopa. Jakab, az Úr testvére határozottan nem Klopasnak a fia,3 ha az lett volna, ez esetben közvetlen utódjának, Simonnak szintén testvére lett volna; már pedig Hegesippos nem így vélekedett, olvassuk csak el Eusebios Egyházi Történetének harmadik könyvében, a XI. XXXII. fejezeteket és megfogunk erről győződni. De az időrend is ellentmond e feltevésnek. Simon mint öreg ember halt meg Traján alatt; Jakab szintén mint elaggott ember 62-ben.<sup>4</sup> A két testvér közötti korkülömbség tehát közel negyven évet tenne ki. Azon állítás tehát, mely az adelphos toú Ayriou-kát a Klopas fiaiban látja, tarthatlan. Tegyük hozzá, hogy a Héberek evangyeliumában, mely gyakran értékesebb a synopticusok szövegénél, Jézus Jakabot egyenesen «fivérem»-nek

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jézus étele p. 25—26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eus. H. E. III. 11. Hegesippos után.

 $<sup>^3</sup>$  A Mária születéséről szóló evangyéli<br/>om prol. kifejezetten «József fiának» nevezi.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I., Antiké, p. 67; fent.

hevezi, kivételes czím, melyet egy unokatestvérrel szemben bizonyára nem alkalmazott volna.

Jézusnak voltak igazi fivérei, igazi nővérei. De az már lehetséges, hogy e fivérek és e nővérek csak is féltestvérek valának. A Mária fiai és leányai voltak-e szintén e fivérek és e nővérek? Nem valószínű. A fivérek, ugylátszik sokkal korosabbak voltak, mint Jézus. Már pedig mint látszik, Jézus volt elsőszülött fia az anyjának.² Jézust másfelől gyermekkorában így hívták Názáréthen: «a Mária fia. Tanúbizonyságunk erre a legtörténetibb jellegű evangyeliom.¹ Annyit tesz ez, hogy az özvegy egyetlen fiának ismerték őt sokáig. Ily czimezések tényleg csak akkor kapnak lábra, ha az atya már nem él s ha az özvegynek nincs több fia. Ott van például Piero della Francesca, a hires festő. Végre a Mária szüzességéről szóló mythos is annélkül, hogy teljesen ki lenne zárva annak gondolata, hogy Máriának több gyermeke is lehetett Józseftől, vagy pedig újra férjhez mehetett, jobban domborodik ki azon föltevés mellett, hogy csupán egy fia volt.

Bizonyos, a legenda mindenféle erőszakosságokat képes elkövetni a valóságon. Nem szabad elfelednünk azonban, hogy a szóban forgó legenda épen a Jézus fivéreinek és unokatestvéreinek körében képződött. Jézus mint egyetlen és késői gyümölcse egy fiatal nő és egy már érett kora férfi egyesülésének, épen kapóra jött azon nézeteknek, melyek szerint fogantatása természetfölötti utón történt. Hasonló esetben az isteni tevékenység annál hatékonyabb, mennél tehetetlenebbnek bizonyul a természet Prófétai hivatásra kijelölt gyermekeket, Sámuelt, Keresztelő Jánost, magát Máriát, szívesen származtattak öreg szüléktől, vagy hosszú időn át magtalanul maradt asszonyoktól. A Jakab Prot evangyéliumának szerzője, szent Epiphanes stb. is, élénken hangsúlyozzák József aggkorát, kétségkívül a priori indokokból, de szintén egy oly érzelem által vezettetve, melyet Jézus születésének körülményei teljesen indokolttá tettek.

A nehézségek tehát elég jól sorakoznak, ha Józsefnél egy első házasságot teszünk fel,<sup>7</sup> melyből fiai s leányai születtek, névszerint

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hilgellfeld Nov, Test, extra can. rec. IV. p. 17—18, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luk. II. 7., igaz, gyönge tanúbizonyság, mert Lukács Máriát hajadonnak hiszi, midőn Jézus fogathatott.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Márk VI. 3. *I. JAus flete* p. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Jakab Protev. 1. f.: Mária szülét, ev. 1 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A 9. fei.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Haer, LXVIII, 13, 14, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> így gondolkoztak a judaisáló keresztyének, különösen a Péter evangyelioma révén Origin. *In. Math.* tom. X. 17 (Opp. III. 462).

Jakab és Judás. Az utóbbiak, legalább Jakab, jóval idősebbek lehettek Jézusnál. Az eleinte ellenséges szerep, melyet az evangyéliotnok a Jézus fivéreinek adnak, a sajátszerü ellentét, melyet a Jakab és a Judás életmódjánál és életelveinél a Jézuséval szemben tapasztalunk, ily föltevés mellett már nem lesz oly érthetetlen, mint egyébb föltevések mellett, melyekből ellenmondások megoldása érdekében kiindultak.

Miként voltak a Klopas fiai vérszerinti unokatestvérei Jézusnak? Vagy anyjuk, Klopas Mária révén, mint azt a negyedik evangyeliom állítja, vagy pedig atyjuk Klopas ágán, a kit Hegesippos a József fivérének¹ tesz meg vagy egyszerre mindkét ágon, mert lehetséges, hogy a két fivér két nővért vett el. E három föltevés közül a második a legvalószínűbb. A két hasonnevű nővér szerepeltetése a legtúlzóbb valószínűtlenség. A negyedik evangyéliom részlete (XIX. 25) tévedés lehet. Tegyük hozzá, hogy, igaz nehézkes, de mindamellett elfogadható magyarázat révén, e kifejezés hé ado/phé tés metrós autóu nem illik a Maria hé toú Klopa-xa. hanem egy külön, névtelen személyiséget, minő a Jézusnak anyja, alkot Az öreg Hegesippos, aki minden iránt, ami a Jézus családjára vonatkozott, annyira elfogult volt, igen jól lehetett tájékozva e pontra nézve.

De miként fogadható el az, hogy a két fivérnek, Józsefnek és Klopasnak, három, sőt négy hasonnevű fia lett volna? Vizsgáljuk csak meg a Jézus négy testvérének névsorát a synopticusok szerint, ezek Jakab, Judás, Simon, József. A két elsőnek valódi jogczime volt ahhoz, hogy az Úr testvérének hivassák, a két utóbbi a synopticus két helyén kívül semmi másra nem hivatkozhatik e tekintetben. Minthogy a Simon vagy Simeon, a Josua vagy József nevet a Clopas fiai névsorában is megtaláljuk, mi a következő föltevést vagyunk hajlandók elfogadni: Márk és Máté vigyázatlanul állították össze Jézusnak fivéreit; a synoptikusok által megnevezett négy közül Jakab és Judás igenis fivérei Jézusnak, de már Simon és József tévedésből kerültek e sorba. A rövid elbeszélésnek Írója, mint minden agadista, nem sok figyelmet fordított a materiális részletek pontosságára s miként az összes evangyelmi elbeszélők fölött (a negyedik kivételével) az ő tolla fölött is a sémita parallelismus uralkodott. A használt frázis szükségszerüleg oly felsorolást igényelt, melyben megfelelőleg négy tulajdonnév fordul elő. Minthogy pedig Jézusnak csak két valódi fivérét ismerte, a másik kettőt unokatestvéreinek sorából vette. A valószínűség tényleg nagy, hogy Jézusnak kettőnél több testvére volt «Avagy nem lenne nekem is jogom fele-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eus. H. E. III. 11, 32.

séget venni, mondja szent Pál,¹ mint a többi apostolok, és az Úrnak atyafiai, és Képhas?» A hagyomány arra vall, hogy Jakab, az Úrnak testvére nem nősült meg. Judás nős volt;² de ez még nem jogosította volna fel Pált arra, hogy többesszámot használjon. Úgy kellett lenni, hogy a testvérek többen legyenek, hogy Pál, Jakab kivételével, az Úrnak testvéreit általában házasoknak mondhassa.

Klophas úgylátszik fiatalabb volt, mint József. Az ő legöregebb fia ifjabb volt mint József legöregebb fia. Csak természetes, ha ezt Jakabnak hívták, a család *homikros-nak*. nevezte őt, hogy hasonnevű unoka testvérétől megkülömböztesse. Simeon tizenöt évvel lehetett ifjabb Jézusnál és Traján alatt halhatott meg.³ Mi azonban inkább szeretjük hinni, hogy a Traján alatt vértanúságot szenvedett Klopas sarj egy másik nemzedékhez tartozott A Jakab és Simeon korára vonatkozó adatok elvégre is nagyon bizonytalanok. Jakab kilenczvenhat éves korában halt volna meg, Simeon százhúsz éves korában. Az utóbbi állítás' önmagában tarthattam Másfelől, ha Jakab kilenczvenhat éves volt, mint állítják, 62-ben, harmincznégy évvel korábban kellett volna születnie Jézusnál, a mi alig lehetséges.

Az imént mondottak alapján a Jézus családfája a következőkép állítható össze:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. Kor. IX. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hegesippos Euseb. H. E. III. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L. fent

### Ismeretlen atya (Jakab? Héli?)

#### lózsef Clopas első házasságából Máriától ( Ján. X1X. 55. Hegesippos) Jakab Iudás Más ismeretlen **Jézus** szintén Mária fiuk s leányok. nevů nět vesz. ·az Ür testvére -(Máté XIII. 55. (Máté XXVII. az igazságos, az Obliám, Márk. VI. 3. Máté XIII. 56. 56, 61; XXVIII. Jerusalem első püspő-Jud. I. 1. He-Márk VI. 3. 1; Márk, XV. ke, vértanu : Emlitve gesipp, Euseb. 1 Cor. IX. 5. 40, 47; XVI. 1; Máté XIII. 55. és Márk H. R. III. 19, VI. 3; Gal. I. 19, 11, 9, 20, 31.) Luk XXIV. 10; Ján. xix. 25.) 12; 1 Cor. XV. 7. Csel. XII. 17; XV. 13; XXI. s c házasságból 18; Jak. I. 1; Jnd. I. 1 Ismeretlen fiu és Josefusnál Hegesipposuál stb. Ket fiu. kiket Domitián elé vezettek s kűlönféle egyházak püspökei voltak. Hegesipp. Euseb. H. E. III. 19. 20, 32 Lehet egyébb Jakab Jósué Simon ismeretlen fink a ho mikros, (Máté xxv11. 50; Jerusalem máés leányok. Márk. xv. 40, sodik půspôke, hogy hasonnevű idősebb 47) tévesen. vértanu (Hegeunokatestvérémint Jézus fisippos Euseb. H. E. III. 11, től megkölömvére. bőztethető le-Máté xIII. 55; 22, 32; IV. 5, gyen. Máté 22; Const. Apost. Márk. vi. 3; VII. 40 stb.) tékülömben isxxvII, 56; Márk. xv. 40; meretlen. vesen mint Jézus fivére. xvi. 1. Máté x111. 55; Luk. xxiv. 10, külömben is-Márk. VI, 3. meretlen. Juda, Jerusalem harmadik půspôke Const. Apost. VII. 46, II. Simeon, szerintűnk Jerusalem negyedik půspěke, vértanuként hal meg Traján

alatt (lásd fent jegyzet.)

Hátra lenne még: kutatni váljon Jézusnak a testvérei vagy unokatestvérei közül nem szerepel-e valamelyik az apostolok névsorában, melyet a synoptikusokban és az Apostolok Cselekedeteiben találunk. Habár az apostolok collégiuma és az Úr atyafiainak collégiuma külön csoport volt,1 mindamellett lehetőnek tekintették azt, hogy egyesek mind a két csoporthoz tartozhattak. Jakabnak, Judásnak, Simonnak neveit tényleg megtaláljuk az apostolok névsorában. Jakabnak, a Zebedeus fiának, nincs mit keresnie e kérdés megvitatásánál, épugy Judás Iscariotnak sem. De mit gondoljunk Jakabról, az Alpheus fiáról, akit az apostolok négy névsora (Máté X. 2 és köv; Márk III. 14 és köv; Luk. VI. 13 és köv; Cselek. I. 13 és köv.) a Tizenkettő közé vesz fel? Az Alphaios nevet gyakran azonosították a Kló pás névvel, a Chalifé közvetítésével. Ez azomban teljesen hibás. Alphaios a héber Chalifé név és Klopas vagy Kleopas rövidítése a Kleopatros-v&Y. Jakabnak, Alpheus fiának, tehát nincs semmi jogczime ahhoz, hogy a Jézus unokatestvérei között foglaljon helyet. Az evangyélmi alak a valóságban: négy Jakab, az egyik Józsefnek fia és Jézusnak testvére, a másik Clopasnak a fia, a harmadik a Zebedeus fia, a negyedik Alphéúsnak a fia.

A Lukács által az evangyéliomban és az Apostolok Cselekedeteiben bemutatott névsorban bizonyos *Joudas Jakóbou* szerepel, a kit Judással, az Úr testvérével akartak azonosítani azon föltevés mellett, hogy a két név között *adelphos* értendő. Mi sem önkényesebb ennél. Ez a Judás Jakabnak, külömben ismeretlenül maradt alaknak, volt a fia. Még inkább mondható ugyanez Simonról a zélotáról, a kit minden indokolás nélkül azon Simonnal akartak azonosítani, akit Jézus atyafiai körében találunk. (Máté XIII. 55; Márk VI. 3.)

Egészben ugylátszik, hogy Jézus családjának egyetlen egy tagja sem tartozott a Tizenkettő collégiumához. Jakab nem tartozott közéjük.³ Az Urnák testvérei közül egész bizonyossággal csupán Jakabot és Judást ismerjük. Jakab nem házasodott meg; Judásnak azonban voltak gyermekei és unokái; az utóbbiak jelentek meg Domitián előtt, mint Dávidnak utódjai és állottak különböző egyházak élén Syriában.

<sup>&#</sup>x27;Csel. I, 14; I Kor. IX. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Corpus insr. gr. n. 4934; Revue archeol. 1844. p. 485—491.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Gal. I. 19, egyáltalán nem vall erre. Jak. I. 1. az ellenkezőre mutat. Az összes, valódi vagy ál apostoli leveleknél a szerző mindig e czimet Írja neve mellé, *apostola\**. Ugyan így kell okoskodnunk Judás I. 1-re vonatkozólag. Hogy e két aláírásnál Jakab és Judás nem nevezik magokat *adelphos tea hjriou-rwk*. ez bizonyára az alázatosság vonása nálok.

A mi Clopas fiait illeti, ezek közül hármat ismerünk a kiknek, gyermekeik lehettek. Ennek a Clopasnak a családja állott a Titusféle háborít után a Jerusalem! egyház élén.

Clopas családjának egy tagja, mint vértanú halt meg Traján alatt. Ez után az úr attyafiainak és Clopasnak leszármazóiról nem hallunk beszélni többé.

Vége.



# TARTALOMJEGYZÉK

# Tartalom.

| Bevezetés.                                                          |     |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| E történet eredeti okmányainak kritikai vizsgálata                  |     |
| Első fejezet.                                                       |     |
| A zsidók a templom feldúlásdt követó napon                          | 21  |
| Második fejezet.                                                    |     |
| Béther, Judith könyve, a zsidó kdnon                                |     |
| Harmadik fejezet.                                                   |     |
| Ébion a Jordánon túl                                                | 40  |
| Negyedik fejezet.                                                   |     |
| A zsidók és a keresztyének közötti viszony                          | 52  |
| Ötödik fejezet.                                                     |     |
| Jézus legendájának és tanainak megalapítása                         | 58  |
| Hatodik fejezet.                                                    |     |
| A héber evangyéliom                                                 | 6   |
| Hetedik Fejezet.                                                    |     |
| A görög evangyéliom. Aiárcus                                        |     |
| Nyolczadik fejezet.                                                 |     |
| A keresztyénség és a isászárság a Flaviusok alatt                   | 83  |
| Kilenczedik fejezet.                                                |     |
| A keresztyénségnek elterjedése. — Egyptom. — A sibyllismus          | 98  |
| Tizedik fejezet.                                                    | 4.0 |
| A görög evangyeliomot javítják és kiegészítik (Máté)                | 107 |
| Tizenegyedik fejezet.                                               |     |
| Az evangvéiiom szépségének titka                                    | 120 |
| Tizenkettedik fejezet.                                              |     |
| A Flavius család keresztyénéi. Flavius Josephus                     | 130 |
| Tizenharmadik fejezet.                                              |     |
| Lukács evangyélioma                                                 | 146 |
| Tizennegyedik fejezet.                                              |     |
| A Domilián alatti üldözés                                           | 164 |
| Tizenötödik fejezet.                                                |     |
| Római Kelemen. — A prcsbyteriátus fejlődése                         | 177 |
| Tizenhatodik fejezet.                                               |     |
| $A\ Flaviusok\ v\'egeNervaAz\ Apocalypsisek\ ism\'et\ fel\'elednek$ | 192 |
| Tizenhetedik fejezet.                                               |     |
| Traján. — A jó és a nagy császárok                                  | 212 |

| Tizennyolczadik fejezet.                         |     |
|--------------------------------------------------|-----|
| Ephesus János aggkora. — Cerinthos. — Docctismus | 228 |
| Tizenkilenczedik fejezet.                        |     |
| Lukács, a keresztyénségnek első történetírója    | 239 |
| Huszadik fejezet.                                |     |
| Syria sektái. — Elkasai                          | 246 |
| Huszonegyedik fejezet.                           |     |
| Tróján, a hitilidözö. — Plinius levele           | 257 |
| Huszonkettedik fejezet.                          |     |
| Antiőehiai Ignácz                                | 265 |
| Huszonhannadik fejezet.                          |     |
| Tróján halála. — A zsidók lázadása               | 271 |
| Huszonnegyedik fejezet.                          |     |
| Ja egyháznak és a zsinagógának végleges elválása | 279 |
| FÜGGELÉK.                                        |     |
| Jézus testvérei és unokatestvérei                | 293 |